
 Dareecha-e-Tahqeeq 

 دریچۂ تحقیق

 

                       ISSN PRINT 2958-0005                                                                       ISSN Online 2790-9972 

VOL 6, Issue 2 

                  www.dareechaetahqeeq.com                                                                dareecha.tahqeeq@gmail.com  

 

1 

 ڈاکٹر قاسم یعقوب

 اسسٹنٹ پروفیسرشعبۂ اردوعلامہ اقباؽ اوپن یونیورسٹی، اسلاؾ ابٓ اد

 

 

 
ی د دی  ، عقل پسندی اور ج   غال 

Dr. Qasim Yaqoob 
Assistant Professor, Department of Urdu Allama Iqbal Open University, Islamabad  

 

Ghalib, Rationalism, And Modernity 
This article examines the philosophical orientation of Mirza Ghalib, arguing that he was primarily a 

rationalist rather than a modernist in the European sense. While Ghalib is often regarded as a modern poet 

due to his critique of tradition, individualism, and social norms, a closer reading of his work reveals a 

distinct emphasis on rationalism (Rationality) over human-centered modernism (Humanism). The paper 

distinguishes between rationalism, which prioritizes reason and causal laws as the means to understand 

the universe, and modern humanism, which places the human being at the center of all values, knowledge, 

and existence. By analyzing Ghalib’s treatment of existence, social consciousness, and religious critique, 

the article demonstrates that his “innovations” are grounded in a macrocosmic rational worldview rather 

than the anthropocentric perspective characteristic of European modernity. Furthermore, Ghalib’s 

engagement with classical Persian and Indian poetic traditions, along with his use of silence and 

contemplation, aligns more closely with a rational and mystical framework than with existential or 

humanist modernist tendencies. The study thus reframes Ghalib as a poet whose modern reputation is 

rooted in his rationalist, socially aware, and critically independent thought rather than in human-centered 

modernist philosophy. 

Key Words:Mirza Ghalib, Rationalism, Modernism, Humanism, Social Consciousness, Literary 

Philosophy, Persian-Indian Poetic Traditions, Poetic Innovation 

دنہیں تھے۔’  دی  ر ‘ غال  عقل پسند تھے، ج 
 
د پسندی کو بظاہ دی  د کہا ہے۔ غال  کی ج  دی  اقد نے ج 

 

ر ب
 
 تقریباً ہ

 

یہ رائے کسی حیرانی سے کم نہیں کیوں کہ غال  کو اب ت

ا رہا ہے۔یہ بھی اہم نکتہ ہے کہ 

 

رار دب ا جاب

 

و ق

 

اریخ میں بھی پہلا فکری پڑائ

 

رصغیر کی سماجی و سیاسی ب اعری ہی میں نہیں بلکہ ب 

 

ا ہے تواردو ش

 

د کہا جاب دی    بھی ج 
 

 اس سے رااد الصتاً یوروی ج

 

 

 
ی د دی   دی گئی ہے۔ اس ب اب میں ہم غال  کی عقل پسندی اور ج 

 

 
ی ر

 

 کوکائنات میں راک

 

اؿ کی وجودی و ذہنی حال

 

ا ہے جس میں ان

 

 لیا جاب

 

 
ی د دی  اؿ ے ج 

 

د ان دی   سے نسلک  ج 

 تصور پر روشنی ڈالیں گے۔

دپسندی  دی  اؿ   (Rationality) اور عقل پسندی (Modernity) س  سے پہلے ج 

 

ری فکر، ان

 

 کی راک

 

 
ی د دی  رؼ کرنے کی ضروری ہے۔ ج 

 

میں ق

 سے نسلک  ہے۔ عقل پسندی

 

 
ی ر

 

  (Rationalism) راک

 

 
ی ر

 

اؿ راک

 

رے مختلف ہیں،   (Humanism) اور ان

 

دو مختلف رویے ہیں، جن ے نظرب اتی داب

ر دونوں ات  دوسرے سے جڑے ہوئے
 
ر ے اگرچہ بظاہ

 
 میں ہ

 

 
ی د دی  ر انتا  ہے۔ ج 

 

اؿ کو کائنات کا راک

 

 ے اسس تصور سے جڑا ہوا ہے جو ان

 

 
ی د دی  د نظریہ فکر ج  دی   نظر اےٓ  ہیں۔ج 



 

2 

اؿ’کا پیمانہ 

 

 ‘ ان

 

 
ی د دی  رار دب ا گیا۔ ج 

 

ت’کوق دّ
 کا موقف بھی رکھتی ‘ ج 

 

 
ی د دی  ت سے منسوب کی جا سکتی ہے مگر ضرروی نہیں کہ وہ ج  دّ

ر نئی چیز ج 
 
ہو۔ اس ضمن میں عقل نہیں۔ہ

 سے مختلف رویہ ہے۔ عمومی طور پر عقل پسند یعنی ریشنل نقطۂ نظر سے اپنے

 

 
ی د دی  دت کی ات  شکل ہو سکتی ہے مگر عقل پسندی ، ج   روضوض کا العہ ک کرنے وا ب بھی پسندی بھی ج 

رؼ ہے۔

 

دفکر کا حامی دکھائی دیتا ہے مگر دونوں رویوں میں بہت گہرا ق دی   ج 

ر وسیلہ ہے۔ عقل ے ذریعے ہی کائنات ے فطری اصولوعقل پسندی  

 

ں کو کا مؤقف یہ ہے کہ علم اور حقیقت کو جاننے ے لیے صرػ عقل ہی ات  معتبر اور مؤب

 اعتماد اور غیر معتبر سمجھے جاے  ہیں۔  عقل پسند
ِ  
اقاب

 

 کر ہوں، ب

ٹ

 
انی سوچ ے وہ تماؾ ذرائع جو عقل سے ہ

 

 علت و معلوؽ (Rationalism) یسمجھا جا سکتا ہے، اور ان

(Causality) راہم کرتی ہے۔ اس ے العبق فطری قوانین ات  منطقی ربط میں بندھے ہوے  ہیں، جو علت و معلوؽ ے اصوؽ ے تحت کاؾ کر

 

ے  ہیں۔ ے اصوؽ کو بنیاد ق

ردت  اخلاقی، عقیداتی

 
 

 تجزیہ ہیں۔ عقل پسندوں ے ب
ِ  
 فہم اور قاب

ِ  
ا چاہیے۔ کسی بھی اخلاقی قدر ب ا اس لیے یہ قوانین قاب

 

، سائنسی اور سماجی اسمور کو صرػ عقل کی کسوٹی پر پرکھا جاب

  ہم کسی چیز کو
 

  وہ منطقی ہو اور فطری اصولوں ے العبق ہو۔ ج
 

 اسی صورت میں تسلیم کی جا سکتی ہے ج

 

 
 اور افادی

 
 

 قلی  ادااز سے مجھتے  ہیں تو اس کی سائنسی نظریے کی صداق

  اور رابوط ہے کہ بغیر فطری قوانین ے اس کا تصور ممکن نہیں۔ معنوی ا

 

 Laws of) اؿ قوانینور عملی اہمیت بھی واضح ہو جاتی ہے۔کائنات کا نظم و ضبط اس درجہ رای

Nature)  دا بھی انھی قوانین ے تحت کائناتی کو صرػ قلی  طریقے سے درب افت کیا جا سکتا ہے۔ اگر پوری کائنات اؿ ہی فطری اصولوں ے تحت چل رہی ہے اور حٰتی

 

کہ ج

اؿ بھی کائنات کا ات  

 

دا، عقل پسندی ے العبق ان

 

ٰ
رار دب ا جا سکتا ہے؟ل

 

یٰ کیسے ق

 

ن

 

ث

 

ست
م

اؿ کو اؿ سے 

 

رے میں  نظاؾ کو منظم کر رہا ہے ، تو ان

 

رو ہے جو انھی فطری قوانین ے داب

 

 
ایسا ج

ا ہے۔ اس کا اختیار بھی انھی اصولوں

 

 ے ادار محدود ہے، اور وہ اؿ سے انورا جا کر کوئی کاؾ نہیں کر سکتا۔ رہ کر عمل کرب

راہم کرنے کی ضرروت ہوتی ہے؟ اس Empiricist عقل پسندی یہ سواؽ اٹھاتی ہے کہ علم کی نوعیت محض تجربی یعنی 

 

ا اؿ  تجربی تا ئج کو قلی  بنیادبھی ق ہے ب 

اؿ کا 

 

  کرتی ہے۔چوں کہ عقل پسندوں نے کائناتی اصولوں میں سلسلے میں اہم ب ات یہ ہے کہ تجربی سطح ان

 

فطری محسوساتی نظاؾ ہے جسے عقل جانچتی اور پرکھتی ہے اور تا ئج رای

دا حسی ب ا تجربی

 

ٰ
 (Empiricism) علت و معلوؽ کو حتمی تصور کیا،منطقی فکر کو اولیت دی ل

س

مکمل اور سمجھنے سے انکار کیا۔ تجربہ کبھی بھی (The Whole) تا ئج کو ک

ابع ہونے ے ب اوجود کبھی یکساں نہیں ہوے ۔ عقل

 

 ہی وہ کسوٹی ہے جو اشیا سے قا  یکساں نوعیت سے اشیا کو بیاؿ نہیں کر سکتا کیوں کہ حسی تجرب اتی تا ئج فطری اصولوں ے ب

ر چیز دکھ  سکتی  تو سانس  کی ضرورت نہ پڑتی۔ محسوساتی رشتوں کو پرکھتی ہے اور تا ئج کو فطری اصولوں ے العبق جانچتی ہے۔ عقل پسند اصوؽ یہ
 
 دوییٰ کرے  ہیں کہ اگر آکھ   ہ

ا، اس ے لیے قلی  جانچ کی ضرورت رہتی ہے، جو اپنے اصولوں ے العبق تا ئج را

 

  کرے  ہیں۔چھوے ب ا سونگھ ے اشیا کی حقیقت کا علم نہیں حاصل ہوب

 

 ی

 پسندی عقل پسندی سے مختلف اور یوروی 

 

 
ی د دی    ر اسٓ  میں لی ج 

ر
را۔۔ اگر چہ دونوں فکروں کی سردیں  بہت سی گہوںں

ٹ
 
 تصورِ فکر ہے جو سوہویں  صدی میں پرواؿ ج

رؼ ہے جتنا اخلاؼ

 

ا ہے۔ مذہبی اخلاقیات (Ethics)ہوئی ہیں مگر دونوں ات  نہیں۔دونوں میں اتنا ہی گہرا ق

 

دہبی  فکر اور عقل پسند فلسفہ میں ہوب

 

اور ےاصولوں کی ذیل می ںمذ

ا غیر اخلاقی

 

ا غلط اور کسی ے حق کوغصب کرب

 

  کی اخلاقیات اور بمذہبی فکر  سیکولر عقل پسند اخلاقیات ات  لگتی ہیں، دنوں میں جھوٹ بولنا غلط ، کسی کو نقصاؿ پہنچاب
 

ا ہے ۔مذہ

 

کہلاب

رؼ نہیں دکھائی دیتا، حتیٰ کہ  بمذہبی عقل پسند فکر، مذہبی

 

رکوئی ق
 
رار دیتی ہے۔ کی اخلاقیات میں بظاہ

 

 اخلاقیات کو نہ صرػ قبوؽ کرتی ہے بلکہ اپنے اصوؽ بھی ق

 نہیں بلکہ  

 

 
ی د دی  ر ج 

 

اؿ راک

 

 ان

 

 
ی د دی  ر خطے میں مختلف رہا ہےمگر یہ ج 

 
ت کا تصور ہ دّ

دت’ب اد رہے کہ ج  سے جڑا سماجی عمل تھا۔ عموانً اپنی سابقہ رواب ات سے ‘ ج 

رقی پسند روگردانی کرے  ہوئے اپنے سماجی ، فکری اور سیا

 

، ب

 

 
ی د دی  ا ہے۔  اس ضمن میں ہم دیکھتے ہیں کہ اسلامی ج 

 

 کہہ دب ا جاب

 

 
ی د دی  دت  بنے ے عمل کو ج  سی سرانیے میں ج 

د اصطلاحات ے ذریعے سماج کو بدلنے کی کوشش کی۔شما دی  رک نے ج 

 

اب

 

 تھی۔ اب

 

 
ی د دی   وغیرہ اپنی اپنی طرز کی ج 

 

 
ی د دی  ریقی ج 

 

، اق

 

 
ی د دی   و ؽ ایائیئی الک)  )نی)سوشلسٹ( ج 

د معاشرت کا اغٓاز ہوا۔ عموانً سوشلزؾ ے تحت اؿ معاشروں میں نئی سماجیات متعا دی   کی بنیاد جاب انی معاشروں( میں عسکری و انتظامی تبدیلیوں سےج 

 

 
ی د دی  رػ کروائی گئیں۔اس ج 

دت’ د ‘ ج   نئی دنیا ے ساتھ انفراسٹریکچر اور ب الیسی سٹرکچر کی تبدیلیوں سے ج 

 

 
ی د دی   کو بھی عموانً پر تھی۔ عربی ج 

 

 
ی د دی   کا آغاز ہوا۔یوروی ج 

 

 
ی د ا’ی 

 

دہوب دی  امگر یہ ‘ ج 

 

سمجھ لیا جاب



 

3 

 

 

 
ی د دی  دت’ج  اؾ نہیں ‘ ج 

 

 سے ات  قدؾ آگے جانے کا ب

 

 
د ہونے ب ا روای دی   محض ج 

 

 
ی د انی تجربہ تھا۔ یہاںج ذدی 

 

اریخِ معاشرت میں بے دی مختلف ان

 

تھا۔ پہلی ب ات تو یہ نہیں،بلکہ ب

 دنیا

 

 
ی د دی  ا کہ یوروی ج 

 

ا چاہ رہا تھا۔ یوروی سماج میں نئی فکر نے پہلے نفوذ کرب

 

 شروع کیا، جس ے عد  سماجی سطح بھر میں پہلا ایسا تجربہ تھا جو انضی سے منقطع ہو ے مستقبل کی تعمیر کرب

ر ہونے لگیں۔ دب 

 

  پر تبدیلیاں وقوع ی 

اہے کیوں کہ یہ فکرو فلسفہ الصتاً  

 

 کو یوروی اس لیے کہا جاب

 

 
ی د دی   کو تماؾ فکری اصولوں ے ابلے م میں ج 

 

 
ی ر

 

اؿ کی راک

 

وا جس میں ان س
 
 یوروی انل ؽ سے ودادار و

ر فلسفہ یعنی

 

اؿ راک

 

اؿ ے لیے  Humanist پیش کیا گیا۔ اسے ان

 

اؿ کا شعور ہے اور اس ے علاوہ جو کچھ ہے،وہ ان

 

ردت  کائنات میں س  کچھ ان

 
 

کہا گیا، جس ے ب

و نہیں جہاں ے لیےجہا’ہے۔دوسرے لفظوں میں 
س

 

اؿ ے ب اس ‘ں ہے یرےے لیے ئ

 

ر چیز کا پیمانہ ہے۔ان
 
اؿ ہ

 

اہے،وہی اصلِ کائنات ہے۔ ان

 

اؿ جو کچھ دیکھتا ،سوچتا، پرکھ

 

۔ان

 

 

 
ی ر

 

اؿ راک

 

ر بنا سکتی ہے۔ ان

 

اؿ ے ذہنی وجود کو راک

 

 ہے جو ان

 
 

اؿ عقل پسندی ے ادار سے اپنا الگ مو (Humanism) عقل ب ا فہم ہی وہ طاق

 

قف بناتی ہے۔ ان

اۃ الثانیہ

 
 

ا جائے۔یہ فلسفہ ن

 

ر انب

 

اؿ کو تماؾ اقدار، علم، اور حقیقت کا راک

 

 کا مطلب ہے کہ ان

 

 
ی ر

 

انی قابلیت، تجربے، اور  (Renaissance)راک

 

ے دور میں ابھرا،  جہاں ان

 فلاح کو س  سے زب ادہ اہمیت دی گئی۔

 ضروری ہے کہ  

 

اۃ ا’یہاں اس سواؽ کی وضاج

 
 

انیہ’’کو‘لثانیہ ن

 

اۃ ے معنی ہیں: پیدائش ب ا جنم۔ اس ‘‘ ب

 
 

  کہ ن
 

انیہ کا مطلب ہے: دوسرا، ج

 

ا ہے۔ ب

 

کیوں کہا جاب

اۃ الثانیہ کا مطلب ہوا:دوسری پیدائش ب ا

 
 

اریخ ے اس دور ے لیے استعماؽ ہوتی ہے جو چودھوں  سے سوہویں  صدی عیسو‘‘دوب ارہ زداگی’’طرح ن

 

ی ۔یہ اصطلاح ب الخصوص یوری ب

ا

 

، معاشرت، علم، فنوؿ، ادب، فلسفہ اور سانس  ے میدانوں میں ات  نئی بیداری پیدا ہوئی۔ قدیم یوب  
 

 پھیلا ہوا ہے۔ اس زاننے میں مذہ

 

  کااوؽ ب ا پہلا ت
 

ؿ اور روؾ کی ہذیی

روؿِ وسطیٰ

 

ا ہے، جسے ق

 

 نظرادااز کر دب ا گیا (Dark Ages) علمی و ثقافتی دور سمجھا جاب

 

ری دی ت

ٹ

اۃ الثانیہ دراصل اسی قدیممیں ب 

 
 

  ’  تھا۔ ن
 

اؾ ہے، ‘ کلاسیکی ہذیی

 

ے ر احیا کا ب

  وہ عہد تھا جس میں سقراط، افلاطوؿ اور ار
 

اؿ و روؾ کی قدیم ہذیی

 

سطو جیسے عظیم فلسفی سامنے آئے؛ فنوؿِ لطیفہ جس کی بنیاد پر یورپ نے ات  نیا فکری اور تخلیقی سفر شروع کیا۔یوب

اؿ دار تھا، تو پھر اس اور فنِ تعمیر 

 

رقی ہوئی۔ اگر یہ ابتدائی دور اس قدر ش

 

کی ‘‘ دوسری پیدائش’’کی کو نئی جہتیں ملیں؛ اور رب اضی، سانس  اور طب جیسے شعبوں میں نماب اں ب

روؿِ وسطیٰ ے جمود میں پوشیدہ ہے۔ اس دور میں علمی

 

 و فکری سرگریاںں محدود ہو گئیں، بہت سے ضرورت کیوں پیش آئی؟اس سواؽ کا جواب رومن سلطنت ے زواؽ اور ق

اۃ الثانیہ کا آغاز ہوا تو اس کا مقصد قدیم علمی

 
 

  ن
 

ااً، ج

 

ج ت
 
ن

 

ث

 

ن

ا تھی، بلکہ اسے سائنسی نظرب ات اور فلسفیانہ متوؿ کھو گئے ب ا اپنی اہمیت کھو بیٹھے۔ 

 

 و فکری سرانئے کی نہ صرػ ب ازب افت کرب

ا اور اس کی بنیا

 

رقی ب افتہ یورپ کی تشکیل بھی تھا۔یہی وجہ ہے کہ اس عہد کو نئے ادااز سے سامنے  بب

 

د، ب دی  اۃ الثانیہ’’د پر ات  ج 

 
 

ا ہے۔‘‘ دوسری پیدائش’’یعنی ‘‘ن

 

 کہا جاب

 سے انقطاع پر زور دب ا۔ اس کا بنیادی موقف  

 

 
انیہ نے روای

 

اۃ ب

 
 

 ’ن

 

 
ی ر

 

اؿ کی راک

 

ا تھا، نہ کہ محض فطرت ے اصولوں کو سمجھنا۔‘ ان

 

یہاں عقل پسندی  کو تسلیم کرب

اؿ 

 

رجیح دیتی ہے، جس ے العبق ان

 

رؼ کو سمجھنا ضروری ہے۔ عقل پسندی عقل یعنی علت و معلوؽ ے رشتہ کو اولین ب

 

اؿ پرستی میں ق

 

رو ہے اور اس سے اور ان

 

 
کائنات کا ات  ج

اؿ کی عقل

 

 دیتی ہے اور اس ے العبق ان

 

 
ی ر

 

اؿ کو راک

 

اؿ پرستی ان

 

مت اات’’ س  کچھ ہے۔)اس ل اے  سے یراا ات  اور ضمونؿ زب ادہ کچھ نہیں۔ جبکہ ان
عل
 کی 

 

 
ی د دی  ‘‘ ج 

رؼ پر تفصیل سے بحث کی گئی ہے۔(ڈیکارٹ نے اس تصور کو ( ۱‘‘ )تنقیدی سیاؼ اور نئے سواؽ’’یرای کتاب 

 

اؿ پرستی ے دریاںؿ ق

 

امل ہے، جس میں عقل پسندی اور ان

 

میں ش

ر تسلیم کرتی ہے۔  فلسفیانہ جہت دی۔ )ہم آگے اس پر تفصیل سے

 

اؿ کو راک

 

 حاصل ہوئی، مگر یہاں عقل ان

 

 
ی ر

 

 دینے سے عقل کو بھی راک

 

 
ی ر

 

اؿ کو راک

 

ب ات کرں  گے(۔ ان

امل ہو گئے۔ اس لیے تما

 

ر میں ش

 

اؿ ے راک

 

اار بھی ان

 

ش

 

ث

 

ن
دب ات بھی اہمیت اختیار کرے  ہیں۔ وجودی بیزاری اور داخلی ا

 

انی تجرب ات اور ج 

 

ران

 

رار ب اب ا۔ ؾ فطری اصولوں کا راک

 

اؿ ق

 

 ان

اؿ اس ے لیے نہیں۔ اخلاقیات صرػ

 

اؿ ے لیے ہے، ان

 

  ے لیے نہیں۔ زمین کا پورا انل لیاتی نظاؾ ان
 

اؿ مذہ

 

اؿ ے لیے ہے، ان

 

  ان
 

دا کائناتی  مذہ

 

ٰ
اؿ ے لیے ہے، ل

 

ان

  کو عقل
 

ا چاہیے۔عقل پسندوں ے العبق مذہ

 

اؿ کی اخلاقیات ے العبق منظم ہوب

 

اؿ پرستی ے نظم کو ان

 

 قبوؽ بناب ا جا سکتا ہے، مگر ان
ِ  
 کی کسوٹی پر پرکھا جا سکتا ہے اور اسے قاب

اؿ اور کائنات ے رشتوں 

 

 میں ان

 

 
ی د دی  اؿ ے ابلے م میں  بحاصل اور بے معنی ہے۔ اس لیے ج 

 

  دوسرے درجے کی چیز ہے، بلکہ ان
 

ردت  مذہ

 
 

دا کو ب

 

کو اولیت دی گئی اور ج



 

4 

رقی ‘Desolate’  بتعلق ب ا 

 

دب ات، تخلیقی صلاحیتوں اور ثقافتی ب

 

انی ج 

 

، شخصی ازٓادی، ان

 

 
انی حقوؼ، جمہوری

 

 نے ان

 

 
ی د دی  رار دب ا گیا۔ یہی وجہ تھی کہ یوری ج 

 

کو س  کچھ انؿ  ق

اؿ دنی ک کہا گیا۔لیا۔ اؿ اولین ابلصد ے علاوہ س  کچھ اضافی اور غیر ضروری سمجھا گیا، اور جو راستے اؿ ابلصد میں رکاوٹ بنتے تھے، انھیں

 

  ان

اؿ کی عقل )ریشنل اپروچ( ہی وہ بنیا 

 

اؿ پرستی ؛دونوں زاویۂ فکرات  دوسرے  سے جڑے ہوئے ضرور ہیں،مگر ات  نہیں ،ان

 

د تھی جس نے عقل پسندی اور ان

رؾ سے اگلی اورمختلف منزؽ 

 

ز
ل

 

ت

 

 س
ی

 )ہیومنزؾ( کی بنیاد رکھی۔ ر

 

 
ی ر

 

اؿ راک

 

اؿ پرستی’ان

 

 کی تھی ، جسے سینکڑ‘ ان

 

 
ی د دی  ر یوروی ج 

 

رسوں کی عقل پرستی کی رب اے  نے ب ا بجٓ وں ب 

وؿ بدؽ ڈا ب۔ َ
 
 ج

 ے ضمن میں ات  اہم کردار رینے ڈیکارٹ 

 

 
ی د دی  ر خیا بت سترہوں  صدی ے وسط میں عاؾ  (Descartes) یوروی ج 

 

اؿ راک

 

کا ہے۔  ڈیکارٹ ے ان

 کو سا

 

 
ی د دی  رانسس ہوئے حا بں کہ اس سے بہت پہلے یوروپ میں ج 

 

 وو ،ق
ت لی
گل
کت ااولی کی دی پرنس اور تھامس مور کی یوٹوپیا ے علاوہ 

ت 
م
ئنسی بنیادوں پر تسلیم کیا جا چکا تھا مثلاً دیکھیے؛ 

 کا ب ازار گرؾ کر رکھا تھا۔ ایسے میں ڈیکارٹ نے 

 

 ، کوپر نیکس اور انرٹن لوتھر وغیرہ ے سائنسی، سیاسی و سماجی نظرب ات نے مباج

 

ن

 ت ک
ب

 

 

 
ی ر

 

اؿ راک

 

اۃ ان

 
 

 لسفے  کو ات  نئی جہت دی۔ ن

، سانس ، اور تجربے پر زور دب ا۔ڈیکارٹ نے اؿ خیا بت کو منظم ادااز میں عقل پرستی

 

 

 

ان

 

ر ان

 

انیہ ے فلسفیوں نے زب ادہ ب

 

اؿ کو  (Rationalism) ب

 

کی بنیاد پر ڈا۔ ب اور ان

ر میں تسلیم کیا جا رہا

 

اؿ کو راک

 

ر میں  ب کھڑا کیا۔اس سے پہلے ان

 

اؿ کی مووعراک

 

کو قدیم عقل پرستی (Subject)  تھا مگر ڈیکارٹ نے اسے عقل اور شعور ے ساتھ جو  ے ان

 سے نسلک  کر دب ا۔

ری دلچسپ ہے۔ اس نے اپنے لسفے  کی بنیاد 

ٹ

ر چیز پر شک کیا جا سکتا ہے: دنیا کی حقیقت، ل اس پر یقین‘‘شک’’ ڈیکارٹ کی فلسفیانہ فکر ب 
 
 اور پر رکھی۔ اس نے کہا کہ ہ

اؿ سوچ رہا ہے، تو اس کا مطلب ہے

 

دا ے وجود پر۔لیکن ات  چیز ایسی ہے جس پر شک نہیں کیا جا سکتا: سوچنے کا عمل۔اگر ان

 

 کہ ج

 

کہ وہ موجود ہے، کیونکہ سوچنے ے  یہاں ت

 ے ’لیے وجود ضروری ہے۔ اب آپ خود 
ی
 
چ
 کیا جا رہا ہو تو اپٓ  ہوجائے اور اس‘ مشکوک’کہ  اگر پوری کائنات کا وجود ہی ‘سو

 

 
ای

 

 میں صرػ  اپنا وجود کامل یقین ب

 

ی ت

 

ت ث
ی ق
قدر بے 

 کرے  ہوئے لکھتے ہیں: 

 

اؿ پر یقین کا کیا عالم کیا ہوگا۔ڈیکارٹ ے لسفے  کی وضاج

 

 ہ ی ںکہ اپنے یعنی ان

 

ڈیکارٹ نے سوچنا وسیع مفہوؾ میں استعماؽ کیا ہے۔وہ  کہتا ہے ’’اداازہ کر سکت

ا ہے، سوچنے کی ات  صورت ہے۔ چوں کہ سوچ ذنات  ے جو سوچتی

 

ر ہے  ہے، وہ شک کرتی ہے، مجھتی  ہے، تصور کرتی ہے، صدیق  کرتی ہے، یسا  کہ یہ خواب میں ہوب
 
 کا جوہ

 (۲) ‘‘اس لیے ذن ضرور ہمیشہ سوچتا ہے،  آگہی نیند میں بھی۔

 وو،کوپر یکسی  تصورات(، یہ محض ات  بیاؿ ب ا رائے نہیں تھی بلکہ اس سے پہلے عقل پرستی  
ت لی
گل
اؿ پر کامل یقین نہیں رکھتی(،یوروی سائنسی اقلابب)

 

انی فکرجو ان

 

 )یوب

دی کاؾ ٹی اور روایتی عقائد کی بیخ کنی میں بنیانئے سماج کا خواب  )یوٹوپیائی، لوتھر تصورات( ات  ات  کرے اپنی جگہ بنا رہے تھے، ایسے میں  ڈیکارٹ ے شک ے لسفے  نے مذہبی اتھار

اؿ ے عقل و شعور ے وساطت سے اور اسی راستے سے یقین ِ کامل بنا دب ا گیا۔

 

 کر دب ا۔س  کچھ ان

، کیونکہ یہ  

 

، تجرب ات، اور عقائد پر مکمل بھروسہ نہیں کر سکت

 
 

 ہیں۔ہم اپنی ب ادداس

 

انی ل اس دھوکہ دے سکت

 

 ہیں۔حتیٰ کہ رب اضی ڈیکارٹ کا کہتا ہے کہ ان

 

غلط ہو سکت

دا شک س  کی حیثیت کو بے یقین بنا سکتا ہے۔ ہاں مگر ات  چیز جسے یقین سے وجود دب ا جا سکتا ہے وہ‘ یقینی’ جیسے

 

ٰ
ووؾ پر بھی شک کیا جا سکتا ہے۔ل

عل
اؿ خود ہے جو اپنی عقل سے  

 

ان

ا۔ اس لیے کہ یوں شک کیا

 

و سے  اؿ شکوک کو محسوس کر رہا ہے۔ شک کرنے واے  پر تو شک نہیں کیا جا سکتا ب
س
ہی نہ جا سکے۔وہ ہے تو شک کیا جا رہا ہے۔ڈیکارٹ نے عقل پرستی کی ر

۔اگر میں سوچ رہا ہوں، تو اس کا ‘‘سوچ رہا ہوں’’)عقل کی منطق)علت و معلوؽ( کا ستعماؽ کرے  ہوئے( یہ نتیجہ نکا ب کہ اگر میں شک کر رہا ہوں تو اس کا مطلب ہے کہ میں  

  ۔‘‘موجود ہوں’’مطلب ہے کہ میں

I think there I amیہ مشہور جملہ   بطینی میں لکھا گیا۔ 

ات ب ائے  جاے ہیں جیسے 

 

اؿ پرستی ے دریاںؿ بہت سےمشترکہ رجحاب

 

 :عقل پرستی اور ہیومنزؾ یعنی ان



 

5 

ا ہے۔ ۔ ۱

 

 دونوں ے ہاں عقل کو علم اور حقیقت جاننے کا ذریعہ سمجھا جاب

 دونوں ے ہاں مذہبی ب ا بدستی کو انننے سے ۔۲

 

 
ر دو   (Metaphysical Tradition)  انکار ہے۔ ویب ا دونوں روای

 
  پر ہ

 
سے انقطاع کرے  ہیں۔مذہ

 سواؽ اٹھاے  ہیں۔

 ور اننتے ہیں۔ ۔۳

 
 

انی عقل اور سوچ کو طاق

 

 دونوں مذہبی رواب ات ے ابلے م میں ان

 ت کی ائےئے نئی اخلاقیات کو قبوؽ کرے  ہیں۔دونوں عقل کی بنیاد پر آزاد رائے قا  کرنے پر زور دیتے ہیں۔روایتی اخلاقیا ۔۴

رجیح دیتے ہیں۔ ۔۵

 

اؿ ے بنائے اصوؽ و وابط کو ب

 

رد کی ازٓادی، رائے اورحقوؼ کو اولیت دیتے ہیں۔ کلاسیکی قوانین کی ائےئے ان

 

 دونوں ق

 ے بنیادی نکات میں عقل پرستی کو بھی  

 

 
ی د دی   میں گہرا اس قدر مشترک عناصر کی بنیاد پر ہم عمواًن ج 

 

 
ی ر

 

اؿ کی راک

 

 اور ان

 

 
ی ر

 

امل کر دیتے ہیں مگر عقل کی راک

 

ش

رؼ بھی ہے۔ مثلاً 

 

 ق

اؿ بھی مجبور و محکوؾ دکھائی دیتا  ۔۱

 

ر بناتی ہے تو وہ منطقی اور فطرتی قوانین کو اولیت دیتی ہے جس میں ان

 

  عقل پسندفکر عقل کو راک
 

اؿ خود ج

 

ری ب ات ہے ان
 
ہے۔ ظاہ

اؿ ے ساتھ جڑکائنات ے قوانین میں

 

ر انؿ ے ان

 

اؿ کوراک

 

 نہیں انتی۔۔ ہیومنزؾ ،ان

 

 
ی ر

 

اؿ راک

 

ر  ات   بچار اور مجبورِ محض نصر  ے علاوہ کچھ نہیں۔ مگر ان

 

ر ے کو راک
 
ی ہ

دب ات، احساسات، تجرب ات، وغیرہ بھی اہمیت اختیار کر جاے  ہیں۔

 

اؿ ے ج 

 

  انننے لگتی ہے۔ ان

اؿ اور اس ے سماج کو سمجھنے اور اسے اولیت دینے کا فلسفہ ہے۔عقل پرستی بنیادی طور پر عقل  ۔۲

 

 فلسفہ ان

 

 
ی ر

 

اؿ راک

 

اؾ ہے ، ان

 

  ے العبق اشیا کو سمجھنے کا ب

رار دیتا ہے کیوں  ۔۳

 

رین نصر  ق

 

اؿ کو کمزور اور کائنات کا حقیر ب

 

 ان

 

 ور نہیں۔ دکھ اور  عقل پرس

 
 

غم اس کی فطرت میں کہ وہ عقل یعنی منطقی قوانین میں زب ادہ طاق

اؿ ے لیے ہے، اسس نے تسخیرِ کائنا

 

ر چیز ان
 
ردت  ہ

 
 

 یہ نہیں انتی۔، اسس ے ب

 

 
ی ر

 

اؿ راک

 

 ور ہے مگر ان

 
 

امل ہے۔ فطرت اسس سے زب ادہ طاق

 

ت کرنی ہے۔ اپنی عقل اور سمجھ سے ش

ا ہے۔یعنی  بقو

 

اؿ ایسا کرنے کا مکمل اختیار رکھ

 

رو کرپوری کائنات مطیع کی جا سکتی ہے۔ ان رد ے روب 

 

و کر۔ ؍ؽِ اقباؽ:فطرت کو ج  و ئ س

 

 رن
ِ
 تسخیرِ ابلؾ

ا چا ۔۴

 

اؿ ے لیے فائدہ مند ہ چیز کو اخلاؼ بناب

 

ر فلسفہ ان

 

اؿ راک

 

ری ب ات ہے کچھ اشیا دوسروں عقل پسند یہ کہتا ہے کہ جو ریشنل ہو ، اسسے اخلاؼ بناب ا جائے مگر ان
 
ہتا  ہے، ظاہ

اؿ ے لیے

 

 قبوؽ ے لیے نقصاؿ دہ ان
ِ  
ر وہ چیز قاب

 
ردت  ہ

 
 

 ے ب

ٹ

ست

 

مث
ا ہے۔ہیو

 

 اسے قبوؽ کرب

ٹ

ست

 

مث
ہے جو  فائدہ مند ہو سکتی ہیں۔ ریشنل زاویہ فکر اس کو غلط سمجھتا ہے مگر ہیو

اؿ ے لیے فائدہ مند ہے، خواہ وہ فطرت ے لیےبے دی نقصاؿ دہ ہی کیوں نہ ہو۔

 

 ان

ر ۔۵

 

دا ذاتی معاملہ ق

 

  اور ج
 

ووں ے ہاں مذہ

ٹ

شث

 

مث

  کو ختم نہیں ہیو
 

 نے مذہ

 

 
ی د دی  دا کو اجتماعی سطح سے انفرادی ب ا ذاتی سطح پر قبوؽ کرنے کا رجحاؿ پیدا ہوا۔ ج 

 

ار دب ا گیا یعنی ج

دا اجتماعی معاملات سے  بتعلق

 

  ے ساتھ حقیقت کو قبوؽ کرنے کی کوشش کی مگر ج
 

د پسندوں نے مذہ دی  دی   بج  اور عقل سے اشیا کو   کر دب ا گیا۔کیا بلکہ اسسے نجی معاملہ بنا دب ا۔ ج 

دا بنانے 

 

دا کا نہ صرػ انکار کیا گیا بلکہ استد بؽ سے فطرت ہی کو ج

 

دا کو د بئل سے انکار کر دب ا۔ عقل پرستی میں ج

 

کی کوشش کی گئی۔ وہی فطرت جس کی رو سے دیکھنے والوں نے ج

اؿ بھی ات  نصر  سے زب ادہ نہیں۔

 

  ان

ر’ ات  لے م میں بحث کو یٹیں ت تو جھیے ک کہ عقل پرستی   اگر ہم بہت سادہ اور آساؿ ادااز میں 

 

  کہ ہیومنزؾ، ‘ منطق راک
 

 ’ہے ج

 

 
ی ر

 

 ‘بشر راک

(Anthropocentrism) رین بھی۔

 

ا مشکل ب

 

 ہے۔ اس لیے دونوں کی دیود کو سمجھنا ضروری بھی اور ات  دوسرے سے علیحدہ کرب

 اس تمہیدی گفتگو ے عد  آئیے غال  ے ہاں بشر   

 

ات کو پرکھنے کی کوشش کرں ۔ یہ اہم سواؽ ہے کہ کیا غال  عقل پرس

 

 اور عقل پرستی ے نماب اں  رجحاب

 

 
ی ر

 

راک

ر لسفے  ے حامی؟

 

اؿ راک

 

ا ان   تھے ب 



 

6 

 کہا ہے کہ  

 

رانہ نظر ڈالتے ہوئے صرػ ات  نکتہ ہی محل نظر رکھا جائے ’’محمد علی صدیقی نے درس

 

کہ یرا تقی یرا نے جس  صورتِ اگر یرا اور غال  ے ادوار پر طاب

رؼ بھی یرا  Macrocosm ے طور پر دیکھا تھا غال  نے اسے اپنے عصر کی روضوضی  فکر ے Mircrocosm حاؽ کو

 

روں کا یہ ق

 

میں محسوس کیا تھا اور حسی و ادراکی داب

ا ہے۔

 

ر کرب
 
رؼ کو ظاہ

 

اعری ے صفاتی ق

 

 (۳)‘‘اور غال  کی ش

دب ات، اور ذاتی دکھ کو کائناتی  (Microcosmic) ات  ذاتی، داخلی، انفرادی یرا نے اپنے عہد کی کیفیت کو 

 

اؿ ے ادارونی کرب، ج 

 

سطح پر محسوس کیا، یعنی ان

ری، الرجی، روضوضی

ٹ

ی دنیا کو ات  ب 

ت ل

 

ج

 

ت

  کہ غال  نے اپنی 
 

انی تجربے کو اجتماعی سطح پر، فلسفیا (Macrocosmic) تجربہ بنا دب اج

 

ر سطح پر دیکھا، یعنی ان

 

نہ ادااز میں، وسیع ب

ر داخلی خود مختاری ے قائل نہ ہوئے۔غال  کی  فکری نظاؾ میں سمجھنے کی کوشش کی۔یہی وجہ ہے کہ غال  اپنے روضوض میں

 

اؿ راک

 

دت پسندی اور الص طور پر ان جاری ج 

اؿ کا پتہ دیتی ہے جو محض ذاتی تجربے (Macrocosmic vision) روضوضی، فکری نگاہ

 

انی وجود، اس ے مسئلے، اس ے دکھ اور  ات  ایسی ان

 

پر اکتفا نہیں کرتی، بلکہ ان

ی ہے۔

 

ھن
ن ک

 اس کی بقا کو پوری دنیا ے تناظر میں د

ردازٓادی یعنی 

 

 پر طنزیہ اظہار، تقلید پسندی اور ق

 

 
ر لسفے  میں شمار کر individualism عمومی طور پر غال  کا مذہبی فکر اور روای

 

اؿ راک

 

 ے ان

 

 
ی د دی  ا کو ج 

 

 لیا جاب

اعر تھے، اس

 

 موقف رکھنے واے  ش

 

دفکر کی ائےئے، عقل پرس دی  ا ہے۔ اصل میں غال  ج 

 

رار دب اجاب

 

اعر ق

 

 پسند ش

 

 
ی د دی  لیے اؿ ے ہاں مذہبی فکر  ہے۔ اس ضمن میں غال  کو ج 

 سے انکار ب ا قبوؽ نہ کرنے کی روش عاؾ دکھائی دیتی

 

 
ا ذکر ملتا ہے۔ روای

 

 کا بے تحاش

 

 

 

ان

 

 ہے۔کچھ ب ایں  ایسی ہیں جو الصتاً غال  سے جو  دی گئی ہیں، حا بنکہ وہ روایتی پر طنز اور اب

 میں ملتی تھیں، جیسے

 

 
اعر کو روای

 

ر ش
 
 ہ

 
 

 :کلاسیکی فکر کا بھی حصہ تھیں، جو اسس وق

  شریعت کی ائےئے طریقت کو اپنانے کا رجحاؿ ۔۱

  ردای، آزاد خیالی، وسیع المشربی ۔۲

  پسندیمذہبی شدت کی ائےئے ۔۳ 
 

  یکساں مذہ

  دنی ک یعنی ملا، شیخ اور مولوی کا طنزیہ اظہار ۔۴

 

 
 روای

 مذہبی رواب ات کا مضحکہ خیز بیاؿ ۔۵

 کا اظہار ۔۶

 

 

 

ان

 

ا اب  پسندی یعنی اپنی سیلف پر اعتماد ب 

 

 
 انفردی

 مخالف تصورات غال  ے ہاں دکھائی دیتے ہیں، مگر کیا یہ تصو 

 

 
رات پہلی ب ار غال  ے ہاں نظر آئے؟ نہ صرػ اردو بلکہ فارسی یہ اور اس طرح ے بہت سے روای

 کا حصہ تھی

 

 
 مخالف فکر تھی، مگر یہ غال  کی ہم عصر روای

 

 
 کی کلاسیکی فکر بھی اسی قسم کا ازٓاد تصور رکھتی تھی جو سماج کی روای

 

 
 ۔روای

ر پتھر 
 
دائی جلوے ے ابلے م میں ہ

 

  کہ غال  ے ہاں موسیٰ ے کوہِ طور واے  تجربے کو خود سودا ے ہاں موسیٰ ے لیے کوہِ طور پر ج
 

دا کا شرر دکھاب ا گیا ہے، ج

 

 میں ج

ر و نکیر ے سواؽ و جواب پر

 

  کہ سودا من
 

ا بں دکھائی دیتے ہیں، ج

 

رشتوں ے پکڑے جانے پر ب

 

ا ہے۔ غال  ق

 

طنز کرے  ہیں۔ سودا جہنم کی آگ ے  اختیار کرنے کا رجحاؿ نظر ابٓ

ں پر طنز بھی سوتصور کو بھی
ٔ
ردت  یہ اگٓ اسؿ سوکھی کڑییوں کی انند  ہے جو پہلے ہی ل  کی  ہوں۔ مذہبی یشوااو

 
 

رار دیتے ہیں۔ اؿ ے ب

 

ر ق

 

دا ے بہت سے اعارر میں نماب اں  غیر مؤب

، طنطنہ اور للکار کا ادااز س  سے منفرد ہے۔ غال  نے اؿ مووعا

 

 

 

ان

 

رجیح دی۔ یہاں طور پر موجود ہے۔البتہ غال  ے ہاں اب

 

رات، رداانہ شوخی اور بے ب اکانہ اظہار کو ب
 
ت میں ج

 کا ات  عاؾ اور مقبوؽ موو

 

 
از نہیں بلکہ یہ کلاسیکی روای  

 

ا مقصود ہے کہ ردای اور ازٓادانہ فکر صرػ غال  ہی کا ام

 

 نے اسے ات  یہ ب ات واضح کرب

 

 
ع رہا ہے۔ درحقیقت اس روای

رینی نے اؿ خیا بت کو نئے رنگوں میں پیش کیا۔ادبی معیار )کینن( بنا دب ا تھا، 

 

رض سمجھا۔ البتہ اچھوے  ادااز اور ضمونؿ آق

 

اعر نے طبع ازٓانئی کو اپنا ق

 

ر ش
 
 جس پر ہ

ات کو تلاش کیا گیا اؿ میں خیاؽ پسندی، ذات پسندی )ہستی پر یقین( وغیرہ نماب اں ہیں۔ اؿ اعارر 

 

 پسندی ے جن رجحاب

 

 
ی د دی   :کو دیکھئے غال  ے ہاں ج 



 

7 

 اپنی ہستی ہی سے جو کچھ ہو

 اگٓہی گر نہیں غفلت ہی سہی

ر ے کا پیما 
 
اؿ ہی ہ

 

ر ہے۔ ان

 

مااؾ کائنات کاراک

 

ن
د پسندوں ے ہاں دی  ری تصور  سے جو نے کی کوشش کی گئی جو ج 

 

اؿ ے اسس راک

 

نہ ہے۔ مگر ہم تہشتہ یہاں ہستی کو ان

ِ بحث ے  آئے ہیں کہ غال  ے ہاں ر رد‘ ہستی’ ابواب میں زب 

 

رد کو ات  سماج کا رکن سمجھتا ہے یہ سماجی ق

 

زداگی ی تماؾ  (Social Being) زداگی کا متبادؽ ہے جو ق

س ہے۔ 

ٹ

 ت ث
ث ت   
ہ

ی ‘ ہستی’رعنائیوں ے ساتھ جلوہ گر ہے۔ وہ اپنے سماج کا 

 

ھن
ن ک

اؿ ے تجرب اتی و احساساتی حلقے میں پوری کائنات کا نظم د

 

رد کی نمائندہ تصور نہیں جو ان

 

ہستی ’ہے۔ق

، تناظر اور‘

 

 
 میں روای

 

 
ی د دی   سے، پیش منظر اور س  منظر سے۔ غال  کا سبجیکٹ تنہا نہیں جسے ج 

 

 
سیاؼ سے کاٹ ے دکھاب ا گیا۔  رابوط ہے، انضی و حاؽ سے، سماج سے، روای

ا ہے ۔ کیا ہی اچھا

 

 کا نمائندہ خیاؽ بتاب ا جاب

 

 
ی د دی   پسندی کی بحث میں اسی شعر کو غال  کی ج 

 

 
ی د دی    غال  ے ہاں  ج 

 
ا ج

 

ا۔غال  ے ہاں ‘ ہستی’ہوب

 

ی مفہوؾ کو سمجھ لیا جاب

کسل

ے 

رد کی انفرادی آگہی نہیں اور نہ ہی غفلت ذات سے عدؾ آگہی پر مشتمل

 

 ہے۔ یہ آگہی و غفلت بہت واضح مفہوؾ میں ہستی مووعی تصور نہیں ہے ۔اسی لیے ہستی یعنی زداگی کی آگہی بھی ق

 جی محسوسات سے نسلک  ہے جو اپنے روضوض کی شناسائی اور عدؾ آگہی دیتی ہے۔زداگی ے اسؿ سما

  میں آجائیو اسد
 

ی ر

 

 ق

 

 ہستی ے م

 خیاؽ ہے
ِ
 عالم تماؾ حلقہ داؾ

 ہستی
ِ
ی   ر

 

 ق

 

 ہاں کھائیو م

ر چند کہیں کہ ہے، نہیں
 
 ہ

اؿ کی ثبات کو ودیت الوجودی 

 

تصور کی روشنی میں دکھ  رہا ہے۔ ہستی کی نفی ب ا ہستی کی وجودی حیثیت   Pantheism یہاں ہستی کا مفہوؾ بہت واضح طور پر ان

رار دینے سے

 

اؿ کو سماجی سطح‘ہستی’ غیر اعتباری ق

 

 کی نفی کر رہا ہے جو ان

 
 

ری ب ات ہے ہستی کا یہ تصور اصل میں اسس شناج
 
 کو کیسے قا  رکھا جا سکتا ہے۔ ظاہ

 

 
ی ر

 

پر ثبات  کی راک

 ہوے  ہیں۔دینے پر بضد ہے۔ غال  اؿ 

 

 
ای

 

 خیاؽ’ معنوں میں بے دی روایتی ب
ِ
 اصلِ کائنات’ ، اصل میں‘حلقۂ داؾ

ِ
ر چیز ‘داؾ

 
دائے وادی کی ذات ہے۔ اس ے علاوہ ہ

 

ہے جو ج

اداار ب ات کہی

 

 اعتبار ہے۔ اسے اعتبار دینے کا وہم ہے۔ خلیفہ عبدا لحکیم نے بہت ش
ِ  
ا قاب

 

 :وہم اور ب

اؿ ے نفس’’

 

 خیاؽ ان
ِ
ر سے اور ال ک کا رشتہ لوق ؼ سے  ا ادااز کا ہےیہ حلقۂ داؾ

 
دا ے شعور کی کیفیت ہے۔ ہستیٔ لق ک کا راہ ک کار اپنے اہرہ

 

۔۔۔غال   کی کیفیت نہیں بلکہ ج

 سے لوق ؼ کو خلق کرے س  کو دوئی ے گماؿ میں ڈاؽ دب ا 

 

س

دا نے خود ہی اپنے انسوا کا ات  دھوکا پیدا کیا ہے۔ حرػِ ک

 

ر بھی وہی بیچ میں رسِم کہتا ہے کہ ج
 
ہے۔ادار بھی وہی اور ب اہ

ا دب ا ہے۔

ٹ

 (۴۔)‘‘پرستش کا ات  موہوؾ پردہ لٹ

ا ہے۔ اؿ ے ہاں یہ تصور ملتا ہے کہ  

 

 وصاؽ’’غال  ے ہاں الموشی اور ازٓادہ روی کا گہرا احساس ب اب ا جاب
ِ
رؾ

 

 صاج  نے ‘‘رنِ الموشی میں ہے ارٓائشِ ب 

 

ارن

 

۔ ب

ربحث آب ا ہے۔ شوتا ک دراصل ادارونی الموشی کو بودھی لسفے   ’ کی روشنی میں سمجھنے کی کوشش کی ہے۔ شوتا ک ے ل اے  سے اؿ کا تصور اسی کتاب میں الگ سے زب 

 

اؾ ‘ اللی حال

 

کا ب

 صاج  نے واضح کیا ہے کہ شوتا ک دراصل الموشی کی و

 

ارن

 

ہ تعلیم ہے جو ب اطن سے ابھرتی ہے۔ اسے ہم تصوػ ہے، جہاں تماؾ اشیا اپنے مستقل وجود سے اللی محسوس ہوتی ہیں۔ ب

د  اؿ کی گفتگو کو دھیاؿ )توجہ( کی الموشی میں بدؽ کر اشیا کو سمجھنے کی راہ دکھاتی ہے۔ج 

 

 ہیں جو ان

 

ر کہہ سکت

 

  ب
 

ی ر

 

اؿ ے ہاں الموشی کا تصور مختلف ہے، کی اس الموشی ے ق

 

د ان ی 

ر 
 
اؿ کی تعبیر کی محتاج بن جاتی ہے۔ اس لیےجو اس ے غیر یقینی وجود کا مظہر ہے۔ یہاں ہ

 

ا ہے۔ کائنات ان

 

ب رار ب ا

 

ر چیز کا محور ق
 
اؿ ہی ہ

 

 تیقن کا نتیجہ بن جاتی ہے، اور ان
ِ
 چیز عدؾ

اداہی مشکل ہے۔ اؿ ے کلاؾ میں

 
 

رجیح دی گئی ہے۔غال  ے ہاں اس قسم ے وجودی اضطراب کی ن

 

ا آساؿ نہیں  ایسےوجودی لسفے  میں گفتگو سے زب ادہ الموشی کو ب

 

 اعارر تلاش کرب



 

8 

کا ذکر کائناتی اصولوں سے انحراػ نہیں، بلکہ ‘‘ قط ے ٹیڑھے ہونے’’جو معنی کی گم شدگی ے وسوسے میں کائنات ے مفہوؾ پر مشکوک د بئل پیش کرے  ہوں۔ غال  ے ہاں 

ا ہے کہ کائناتی

 

دا ے حضور احتجاج کا ات  ادااز ہےجو اس خواہش کا اظہار کرب

 

رتیبی بھی کسی نظم میں ڈھل جائے۔ ج

 

اؿ کی بے ب

 

رتیب میں ان

 

 ب

 سےنسلک  ہے۔ یہ الموشی  

 

 
اؿ کی وجودی اضطراب سے جنم لینے والی الموشی نہیں بلکہ بودھی ، ہندی اور متصوفانہ روای

 

د ان دی   کوتتِ راز کی غال  ے ہاں ج 

اممکن اظہار دکھائی  کیفیت ہے۔جو روضفتِ ب اطن کی تجرب اتی فضا میں گیاؿ ہے۔غال  نے

 

 سے انحراػ کی ب

 

 
د کیا ہے۔ ایسا نہیں کہ غال  ے ہاں روای

  

 سے اج

 

 
اسے شعری روای

ر انؿ ے مختلف ہونے کی کوشش

 

 کو راک

 

 
 سے بھی بھرپور استفادہ کیا۔ بلکہ اگر کہا جائے کہ غال  کی فکر پر روای

 

 
میں کرتی ہے تو بے جا نہ ہوگا۔ اس سلسلے  دیتا ہو، غال  نے روای

ر ہونے ے تصور کو قبوؽ کر لینے ے عد  اضطرابی بے نی کی صورت میں دیکھا گیا، کسی

 

اؿ ے کائناتی راک

 

ا ہے۔ اس ضمن میں الموشی کا تصور جسے عموانً ان

 

 ہوب

 

 
ای

 

 غلط ب

 

 دی ت

 میں فارسی تتبع کا قائل رہا ۔ انھوں

 

 
 سے اگٓاہی ضرروی ہے۔ غال  کا شعری رجحاؿ روای

 

 
نے فارسی کینن کو نہ صرػ قبوؽ کیا بلکہ اسے اپنانے کی بھی بھرپور کوشش  شعری روای

 بھی الموشی ے متصوفا

 

 
ا رہا ۔ ہندی روای

 

 میں صدیوں سے اپناب ا جاب

 

 
  ہے جسے فارسی روای

 
ی ر

 

 رکھتی کی۔ الموشی کا تصور صوفیانہ تصور ے بہت ق

 

 
نہ اہٓنگ سے دی درجہ مناس

د ل  و لہجے میں پیش کیا۔ہے۔ غال  نے ہندی اور فارسی رو دی   ے اس امتزاج کو ج 

 

 
  ای

ا ہے ۔ 

 

ا رومی کاالموشی کا تصور،ب اطن کی شور انگیز ی کو کوتتِ راز بتاب

 

 مو بب

ا پرداہ ہاے دؽ بہ سوے تو آیند

 

 الموش ب اش! ب

اکہ دؽ ے پرداے تمہاری طرػ آئیں)

 

! ب
ٔ
 (یعنی ،الموش ہو جاو

ضا نہیں جو شک اور ستجو  ےملاپ سے گہرے گیاؿ کا تقاضا ہے بلکہ یہ الموشی ب اطن ے ادار اسس ازلی حقیقت کا راز ب انے کی یہاں الموشی اضطرابی کیفیات کا تقا 

 :کوشش ہے جو از خود اشٓکار ہونے لگتی ہے۔سعدی کہتے ہیں

ہ ب اشد

 

فت
گ

 

ن
ا راد سخن 

 

 ب

 عیب و ہنرش نہفتہ ب اشد

  آدمی بولتا نہیں)الموشی رہتا  ہے( تو)
 

 (اس کی الیاںں اور خوبیاں چھپی رہتی ہیں یعنی ج

 :عطار کہتے ہیں

 

 

 الموشی، زب اؿِ اہلِ دؽ اس

 

 

ر کہ این راز داادا ، جاہل اس
 
 ہ

ہی ںج ااتا ، وہ جاہل ہے)

 

ت
 (الموشی اہلِ دؽ کی زب اؿ ہے، جو اس  راز کو 

 :خیاؾ کہتے ہیں

 

 

رہ  ای کہ آمد و رفتن انس  در  داب 

 پید

 

 
 نہ  نہای

 

 
 او  را  نہ  بدای

 

 اس

رے میں اےٓ  اور جاے  ہیں، اس کا نہ کوئی اغٓاز ہے، نہ کوئی انجاؾ)

 

 (ہم جس داب

 :بیدؽ دیکھیے 

رجماؿِ رازِ دؽ ب اشد

 

 در آں محفل کہ حیرت ب



 

9 

 خموشی دارد اظہارے کہ ویب ا گفتگو دارد

 (ہے جیسے کوئی گفتگو ہو رہی ہو۔ اسس محفل میں جہاں حیرت دؽ ے رازوں کی زب اؿ بن جائے،الموشی بھی ات  ایسا اظہار رکھتی) 

رھ کر 

ٹ

ا مقصود یہ ہے کہ  کوتت روحانی گفتگو سے بھی ب 

 

ہے۔دوسرے معنوں میں    یہ کیفیت ب اطنی استعجاب ب ا صوفیانہ حیرت ہے، جہاں الموشی راز بننے لگتی ہے۔بتاب

ر کر تی ہے جو گہرے کر ا اور صوفیانہ گیاؿ کا ابلؾ ہے جہاں الفاظ کی جگہ الموشی جہاں الفاظ ختم ہوجائیں اور صرػ ب اطنی واردات ب اقی رہ جائے۔یہاں الموشی اسس کیفیت
 
 کو ظاہ

  کرنے لگتی ہے۔ یہ کسی بے نی اور عدؾ یقین کا حاصل نہیں بلکہ یقین اور ایماؿ کا راحلہ ہے جسے شور اور گفتگو سےالٓودہ 

 

کر دیتا ہے ب ا س  منظر میں دھکیل دیتا ہے۔ تا ئج رای

 شی اسس حیرت کو تشکیل دیتی ہے جس میں کوتتِ راز طاری ہونے لگتا ہے۔المو

اؿ ے ب اطن میں الموشی کو محض اوٓاز کی عدؾ موجودگی نہیں کہتا 

 

ا ہے جو ان

 

ا ہے جو یہ شعر بیدؽ کی فکر میں اسس الموشی ے لسفے  کی عکاسی کرب

 

، بلکہ ات  ایسا وجودبتاب

دا اور مستقل ا ہے۔ عربی اور بودھی لسفے ، دونوں میں الموشی کو ‘ رازِ ازؽ’ ہے۔اگر ہم الموشی کو اپنی فطرت میں صدا سے ج 

 

کہیں تو یہ تصور مشرقی صوفیانہ فکر سے ہم اہٓنگ نظر ابٓ

ری اشکاؽ اور اوٓازوں کی اصل بنیاد ہے۔اگرچہ یہ متضاد لگتا ہے کہ ال
 
 جو تماؾ ظاہ

 

ا ہے۔ وہ حال

 

 تصور کیا جاب

 

رکوتؿ حال س
موشی سے آواز جنم یتی  ہے، لیکن حقیقت یہی ب اطن کی ب 

ر ے کی اصل ہے۔ اگر الموشی اصل ہے تو اس کی ات  ضد بھی ضرور ہوگی۔ ہنگامہ، الموشی کی ضد ہونے ے ب اوجود، کائنات کا
 
رو ہے۔یوں کہا جا سکتا  ہے کہ الموشی ہ

 

 
 بزمی ج

اؿ ے ب اطن میں ہے کہ کائنات کا وہ نظم جو ہنگامہ خیزی پر قا  ہے، دراصل ال

 

ا ہے ۔جیسے روشنی اداھیرے ے س  منظر میں پہچانی جاتی ہے۔اسی طرح اگر ان

ٹ

موشی سے پھوب

 ہیں، مگر گہرا

 

رب ا ہو، تو یًقینا کہیں نہ کہیں اس کی ضد، یعنی الموشی بھی موجود ہوگی۔ جیسے سمندر کی سطح پر طوفاؿ ہو سکت ا ہے۔دوسرے لفظوں میںہنگامہ ب 

 

، الموشی ئی میں کوتؿ ہوب

 ہے اور ہنگامہ‘ امکاؿ’

 

رآمد ہوتی ہے۔‘ ظہور’کی حال ر ہنگامہ خیز ے، کسی الموش اور گہری کیفیت سے ب 
 
 کی۔ ویب ا ہ

 :ذرا غال  کو پڑھیے 

روع کو

 

  نشوونما ہے اصل سے غال  ق

  الموشی ہی سے نکلے ہے جو ب ات چاہیے

ن نہیں، بلکہ ات  ہی  
 
ث

 

 قت
چقی

حقیقت ے دو رخ ہیں۔ ات  بنیاد ہے تو دوسری اسس پر عمارت۔ات  مخفی ہے تو دوسری جلی۔دونوں ات  ساتھ الموشی اور ہنگامہ دو الگ 

 ے عد  دوب ارہ الموشی میں جلوہ گر نہیں ہویں ۔ بلکہ ات  دوسرے کو جنم دیتی  ہیں۔ الموشی ات  تخلیقی قوت ہے جو ہنگامے کو پیدا کرتی ہے ۔ہنگامہ بھی مستقل نہیں

 
 

، ات  وق

 ہے، جس طرح موسیقی میں وقفے ہی سازوں کو

 

ا اور پھر نئے سرے  دوسرا جنم لینا ہی زداگی کی علام

 

ا ہے۔یہ ات  دوسرے میں ضم ہوب

 

معنی دیتے ہیں، اسی طرح زداگی  لوٹ ابٓ

 میں الموشی اور ہنگامہ دونوں مل کر حیات ے اس تسلسل کو قا  رکھتے ہیں۔

از علی الؿ عرشی نے دیواؿِ غال  ے اس شعر کو ات  الگ شعر    

 

ا رہا ہے حا بںکہ یہ چارمسلسل اعاررپر مشتمل غزلیہ قطعہ ہے۔ام

 

)ات  اکائی ( ے طور پرپڑا۔ جاب

ا ہے( ے عد  تین اعارر درج کیے ہیں۔ اکثر دواوینِ غال  میں ‘ نوائے سروش’غال  ے حصہ 

 

اؾ استعماؽ کرب

 

اعر اپنا ب

 

اسے مقطع ے طور میں اس غزؽ ے مقطع )جس شعر میں ش

 مفہوؾ سےدور کرنے ے مترادػ ہے۔غال  کا مذکورہ ب ا ب شعر الموشی اور ہنگا

 

ا ہے جس کی پر درج کیا گیا ہے جو اؿ اعارر ے قطعہ بند معانی ے درس

 

مے کی اصل پر بحث کرب

 اگلے تین اعارر میں ہوتی ہے

 

د وضاج ری 

 

 :م

دا دا ج    بلہ و گل و نسرں  ج 
ِ

 

  ہے رن

 میں

 

ر رن
 
  بہار کا اثبات چاہیے ہ

 بے خودی
ِ
  سر ب ائے خم پہ چاہیے ہنگاؾ



 

10 

ِ مناجات چاہیے

 
 

  رو سوئے قبلہ وق

 گردشِ پیمانۂ صفات
ِ
  یعنی بہ حس 

  عارػ ہمیشہ مِست مئے ذات چاہیے

 :جائے تو اس طرح ہوں گےنظم طباطبائی نے اؿ اعارر کو مختلف تماثیل میں سمجھانے کی کوشش کی ہے ، اؿ تماثیل کو نکات میں درج کیا  

اخیں س  جڑ سے پھوٹ کر نکلی ہیں لیکن۱’’

 

 کی ش

 
 

ر ہے۔ جیسے درج
 
  جڑ چھپی ہوئی ہے۔۔ تماؾ عالم اجساؾ کا مبدائے جسم و جسمانیہ سے منزہ ہے اور اس عالم سے ب اہ

  آئے ہیں، اسس ے عد  اسس سے ب ات ہوئی ہے اور خود معنی پوشیدہ ہیں۔۔ دوسری تمثیل یہ ہے کہ جو ب ات ہے وہ الموشی ہی سے نکلی ہے یعنی پہلے معنی اسس ے ذن میں۲

ا ہے اور خود بہار انٓکھوں سے  اوجھل ۳

 

 میں وجودِ بہار کا اثبات ہوب

 

ر رن
 
 ے پھوؽ ہیں اور ہ

 

 رن

 

 ہے۔ تیسری تمثیل یہ ہے کہ ب اغ میں رن

ا۴

 

 میں ان

 

ر رن
 
 ذات ۔ گل ہائے رنگا رنگی سے یہ سبق لینا چاہیے کہ ہ

 

  زداہ دار رہے۔ یعنی یہ س  رن

 

ار رہے، کبھی زاہدِ س

 

 کرے۔ کبھی نشۂ مے میں سرش

 

 
ای

 

 کو ب
ٔ
ؿ اپنے مبدا

 پر ظہور کرتی ہے۔

 
 

ر صفت اپنے وق
 
ر ہ
 
 (۵)‘‘کی صفات میں سے ہیں۔ہ

ا 

 

 کرے  ہیں ات  انورائی تصور سے جڑے ہیں جو ان

 

ؿ کی اصل کسی ایسی ہستی سے جو نے کا خیاؽ پیش یہ چاروں اعارر جو الموشی سے ہنگامے ے ظہور کی د بل

ا ہے۔یہاں ہستی کی المو

ٹ

ر لسفے  سے کوئی تعلق کرے  ہیں جو جسم و اندہ سے انورا ہے۔ اسس کی ہیئت الموشی جیسی ہے ساری کائنات کا ہنگامہ اسسی الموشی سے پھوب

 

اؿ راک

 

شی کا ان

 نہیں دکھائی دیتا بلکہ دوسرے لفظوں میں یہ انکار ہے

 

ر رن
 
 رکھنے ے عقیدے کا ۔یہاں محض اصل پہچاننے ہی کا  خیاؽ پیش نہیں کیا جا رہا بلکہ غال  ہ

س

اؿ کا اپنی ہستی پر اعتمادِ ک

 

 ان

دبے میں تلا

 

اؿ ے ارادے اور ج 

 

ی طور پر ان

کسل

اؿ تجربے کو 

 

د ان دی   کرنے کا درس بھی دیتے نظر اےٓ  ہیں۔ج 

 

 
ای

 

امیں اپنے مبدائے اصل کو ب

 

اؿ  ش کرب

 

ردت  ان

 
 

ہے۔ اسس ے ب

 ہے۔ اپنے کسی مبدائے اوؽ سے نسلک  ہونے کی ائےئے اپنی وجودی تشکیل میں مکمل ہے، اس لیے کائنات کا ہنگامہ اسس ے ادار کی الموشی سے ہے 

 

جو ہنگاموں ے ظہور کا ب اع

اؿ ے دؾ سے جاری و 

 

اؿ پر کلی انحصار پر یقین دکھائی نہیں دیتا۔ اس لیے کائنات کی اصل اگر ہنگامے پر موقوػ ہے تو یہ ہنگامہ صرػ ان

 

ساری ہے۔ غال  ے ہاں اس عقلِ ان

رو دکھائی دیتا ہے۔

 

 
د فکر سے زب ادہ ودیت الوجودی فکر کا ج دی  اؿ ج 

 

 غال  کا ان

 یقین ب ا شک کو نماب اں کرنے ے ائےئے، اسے گیاؿ کی اسس کیفیت 
ِ
اؿ ے عدؾ

 

د ان دی   سے جو  کر پیش کیا ہے، جسے الفاظ سے زب ادہ غال  نے الموشی ے تصور کو ج 

ا

 

 رسائی پر یقین رکھتی ہے۔الفاظ ان

 

 معنی ت

 

راہِ راس نی ذن کا وہ وسیلۂ اظہار ہیں جو اسسے اپنے روضوضی محض معنی کی سطح پر سمجھا جا سکتا ہے۔ الموشی، الفاظ کی محتاج نہیں، بلکہ وہ ب 

ر سے وابستہ ر (Objective Reality) انل ؽ
 
ی کو ظاہ

عطّل
م

ا ہے، تو درحقیقت یہ اس ے وجود میں پوشیدہ کائناتی معنی کی 

 

اؿ الفاظ سے محروؾ ہوب

 

  ان
 

کھتے ہیں۔ لیکن ج

ا ہے جس پر ا

 

اؿ کسی وجودی بحراؿ کا شکار ہونے ے ائےئے، اپنے ب اطن کی اسس دھند کو صاػ کرنے کی کوشش کرب

 

ا ہے۔ایسے لمحے میں، ان

 

ا لفاظ اور گفتگو نےکرب

 

 پردہ ڈاؽ رکھا ہوب

اار کا نتیجہ ہے جو ات  ساتھ کئی راستوں ے پیدا 

 

ش

 

ث

 

ن
اؿ کی الموشی اسس ذہنی اضطراب اور داخلی ا

 

د ان دی  ہو جانے سے جنم لیتا ہے ۔ات  ایسی کیفیت ہے۔یہ ب ات ب اد رہنی چاہیے کہ ج 

رعکس، روا را۔ جائے۔اس ے ب 

ٹ

ا ہے کہ  ا سمت ب 

 

ا دشوار ہو جاب

 

اؿ کی حیرت ات  کھوئے ہوئے، مگر وادی راستے کی تلاش کا اظہار ہے۔ ات  ایسا راستہ جو جس میں فیصلہ کرب

 

یتی ان

ا ہے، صرػ نظر سے اوجھل۔

 

  ہی موجود ہوب
 

ی ر

 

 ق

 ادراک سے جو ے  طنیغال  ے ہاں الموشی کو ات  روحانی کیفیت ے طور پر دیکھا گیا ہے، نہ کہ محض بےیقینی ب ا شک ے اظہار ے طور پر۔ وہ الموشی کو اس ب ا 

 ہے۔ ات  ذہنی اسلجھن جہاں کئی امکا

 

اؿ کی الموشی ات  پیچیدہ صورتِ حاؽ کی علام

 

د ان دی  ا ہے۔ج 

 

ر ہوب
 
 موجود ہوں اور کوئی ہیں جہاں معنی، الفاظ ے بغیر ظاہ

 
 

ات یک  وق

 

ب

ا 

 

اؿ حیرت کو راستے کی تلاش کا ذریعہ بناب

 

رعکس روایتی ان ا ہے جو اگرچہ دکھائی نہیں دیتی، مگر موجود ضرور ہوتی ات  فیصلہ ممکن نہ ہو۔اس ے ب 

 

دب

ٹ  

 ہے۔ وہ ات  مشدہہ حقیقت کو ڈھوی

ا

 

رؼ ملحوظِ الطر رکھنا بہت ضروری ہے۔روایتی ان

 

اؿ کا ق

 

د اور روایتی ان دی  ااموشی علم کا اغٓاز ہے، حیرت ہے۔ الموشی ے معاملے میں ،  غال  کا العہ ک کرے  ہوئے ،ج 

 

ؿ  ے ہاںج



 

11 

دا اقدین نے غال  کوسے وج 

 

اؿ ے ہاں الموشی علم ے تعطل کا اظہار ہے ۔ علم، فیصلے ب ا فہم سے محرومی کی کیفیت۔ ب

 

د ان دی    کہ ج 
 

 پڑتے  ہوئے الموشی ے ؿ کی طرػ سفر۔ ج

 سے نسلک  ہے جوذات

 

 
 نظر نہیں تھا۔ غال  کی الموشی روای

ِ

ح

م
مط

رآمد کرنے کی کوشش کی ہے جو مِتن غال  کا   کی طرػ پیش  وہ معنی ب 

 

 
 کا ذریعہ ہے   ب ا کسی حتمی معنوی

 
 

کی شناج

اؿ کسی حتمی معنی کی ائےئے  فیصلہ نہ

 

د ان دی  ری ب ات ہے ج 
 
اؿ کی الموشی بھی ذات کی درب افت میں مگن ہوتی ہے؟ ظاہ

 

د ان دی  کرنے کی کیفیت ب ا کثیر امکانی راستوں  رفت ہے ۔ کیا ج 

 ہے۔

 

ے کی حال

 

ھی
 

ج
ل

 ے دریاںؿ ا

ا ہے، عقل پسندی ے اس تصورغال  کی رو 

 

اؿ ےکمزور ہونے پر یقین رکھ

 

اؿ جو ان

 

اؿ سے بھی جا ملتے ہیں روایتی ان

 

دے عقل پسند ان

ٹ  

ے بہت  ایتی فکر ے ڈای

اؿ کا وجود

 

اؿ کو کمزور خیاؽ کرتی ہے، کیوں کہ ان

 

ی ہے۔ عقل پسندی ان

 

ھن
ن ک

  ہے جو کائناتی نظاؾ کو علت و معلوؽ ے رشتوں میں د
 

ی ر

 

حیاتیاتی نظاؾ کا پروردہ ہے جس کی انتہا اور  ق

اؿ کو خود معلوؾ ہیں۔

 

 دیود ان

را ذریعہ عقل 

ٹ

اؿ اگرچہ محدود ہے مگر عقل ے ذریعے اپنے  (Reason) عقل پسندی ات  ایسا فلسفیانہ رویہ ہے جو علم اور حقیقت کا س  سے ب 

 

کو انتا  ہے۔ان

اؿ روضوض کو سمجھ سکتا ہے۔ عقل ے اصولوں ے الع

 

رو سے زب ادہ کچھ نہیں۔عقل پسندی یہ نہیں انتی۔ کہ پوری کائنات ان

 

 
اؿ خود کمزور اور کائناتی نظاؾ میں محض ات  ج

 

بق ان

ر

 

اؿ کو تماؾ کائنات کا نہ صرػ راک

 

ر فلسفہ ان

 

اؿ راک

 

اؿ کو چاہیے کہ اسے تسخیر کرے۔ اس کو اپنے العبق ڈا۔ے ۔ان

 

اؿ کوکائنات کی وجہ   انتا  ہے بلکہے لیے بنی ہے اور ان

 

ان

اؿ نے کا

 

د ان دی  اؿ کو حق حاصل ہے کہ اسے جس طرح چاہے استعماؽ کرے۔) ج 

 

اؿ کی وجہ سے ہے اس لیے ان

 

ئنات کو تباہ کرنے اور اسے اپنے بھی سمجھتا ہے  چوں کہ  کائنات ان

 ور او

 
 

اؿ کو انتہائی طاق

 

ر چیز پر حاوی ہے۔ فطرت اس ے آگے بے بس ہے۔اختیار میں  بنے کی کوئی کسر نہ چھو ی(۔ ہیومنزؾ نے ان
 
زر کرنے وا ب دکھاب ا جو فطرت کی ہ

 

ج
سس
م

 ر 

رار حاصل نہیں کر سکتا۔ اس 

 

اؿ کو ب ابند کرے  ہیں اور وہ اؿ سے ق

 

 اور عقل پسندی اس ات  نکتے پر متفق ہیں کہ فطرت ے قوانین ان

 

 
اؿ  روای

 

عظیم کائنات میں ان

 کمزور اور ادنیٰ 

 

 
 ور اور حاکم ہستی ات  نہای

 
 

ر، س  سے طاق

 

اؿ کو کائنات کا راک

 

اؿ کی فکری ازٓادی کی قائل ہے۔ وہ ان

 

ر فکر ان

 

اؿ راک

 

رعکس، ان رو ہے۔ اس ے ب 

 

 
تصور کرتی ج

اؿ کو تخیل، تجربے

 

ر فکر، ان

 

اؿ راک

 

  کہ ان
 

ابع مجھتی  ہیں، ج

 

اؿ کو منطق ے اصولوں ب ا ایمانیات ے ب

 

 اور عقل پسندی ان

 

 
ی ہے۔ ہے۔ روای

 

ھن
ن ک

رے میں د

 

دب ات ے داب

 

 اور ج 

 کا نتیجہ 

 
 

اؿ کی فطری ساج

 

اؿ ہےاور یہ رکاوٹ محض کم علمی ب ا عدؾ العبقت کی وجہ سے نہیں، بلکہ ان

 

ری رکاوٹ خود ان

ٹ

اؿ کی س  سے ب 

 

ہے کہ وہ کائنات کو مکمل طور پر سمجھنے ان

ر چیز ا
 
ا ہے کہ ہ

 

ر فلسفہ یہ دوییٰ کرب

 

اؿ راک

 

د ہے، یعنی معنی کا سرچشمہ سے قاصر ہے۔ ان

  

اؿ ہی کائنات کی تفہیم و تعبیر کا انج

 

ر ے کا پیمانہ ہے۔ ان
 
اؿ ے اختیار میں ہے، وہی ہ

 

ن

اؿ کی کم انئیگی، اس کی کمزور فطرت پسند

 

اؿ ہے۔ غال  ے ہاں فطرت ے اس تصور کی نفی ملتی ہے۔ وہ ب ارہا ان

 

سے اس کی عدؾ  ی اور اشیائے کائناتکائنات نہیں بلکہ خود ان

 کو اسجاگر کرے  ہیں۔ وہ لکھتے ہیں

 

 
 :مناس

 اے آہ ! یرای الطرِ وابستہ ے سوا

 مشکل نہیں رہا

ٔ

 دنیا میں کوئی عقدہ

ر چیز کھلی ہوئی ہے، مگر اؿ تماؾ گرہ کشا مناظر ے دریاںؿ اگر کوئی چیز بند ہے تو وہ یراا دؽ ہے۔ یراا دؽ ات  ایسی ال 
 
 کا ا ہے ہے، جس ے لیے طرِ وابستہکائنات میں ہ

 تو یہ دوییٰ 

 

 
ی د دی   مشکل بن چکا ہے۔ اب خود ہی اداازہ کیجیے کہ ج 

ٔ

 مشکل ب اقی نہیں رہا۔مسئلہ یہ ہے کہ خود دؽ ہی ات  عقدہ

ٔ

کرتی ہے کہ پوری کائنات ات  الجھی ہوئی گرہ  کوئی عقدہ

  کہ یہا
 

اؿ کی الطِر ازٓاد موجود ہے، ج

 

رعکس ات  اسٹی  فطرت دکھائی دیتی ہے۔ الطِر وابستہ کو ات  ایسی ازٓاد کائنات کا سامنا ہے جہاں ہے، جسے سلجھانے ے لیے ان ں اس ے ب 

 مشکل نہیں، مگر اس ے ب اوجود دؽ خود گرہ بن کر رہ گیا ہے۔

ٔ

 کوئی چیز عقدہ

رصت نگہ ، ساانؿِ ت  عالم چراغاں ہے

 

 شرر ق

 ب اں گردش میں پیمانہ ہے محفل کا

 

 بہ قدرِ رن



 

12 

  کہ ہم اس قدر مختصر لمحے میں بھی کیا کیا کرنے کی 
 

 خواہش رکھتے ہیں۔ اس زداگی کی مہلت ات  شرر کی طرح کی ہے یعنی بس شرر چمکا اور ت  دؾ ختم ہو گیا۔ج

اؿ اپنی اصل کو بھوؽ گیا ہے کہ محفل میں جا ؾ استنی

 

رصت کا یہ مختصر لمحہ ساانؿِ ت  عالم چراغاں لیے پھر رہا ہے ۔ ان

 

 شراب ب اقی ہوتی ہے۔ شراب ق

 

  ت
 

ا ہے ج

 

 گردش کرب

 

ر ت  دب 

ا بے کار ہے کیو

 

راروں خواہشوں کا ساانؿ چراغاں بنائے پھرب

 

 
دا ہ

 

ٰ
ک جائے گا۔ ل

س
اؿ ے ب اس ختم ہو جائے تو جاؾ کو کوؿ گردش میں رکھے گا۔ وہ بھی ر

 

ں کہ زداگی کی اصل یہ ہے ان

ر ات  شرر ے وجود جنتی مہلت ہے۔ ادھر جلا او

 

 میں کائنات کا راک

 

اؿ اس حال

 

اسمجھی ہی ہو سکتی ہے۔ ان

 

ا، ب

 

اؿ کا پوری کائنات کو سر پہ اٹھائے پھرب

 

کیسے ر ادھر بجھ گیا۔ ایسے میں ان

د کیسے ہو سکتی ہے؟ ہو سکتا ہے اور اپنے ہستی ے ب ائیدار ہونے کا دوییٰ کیسے کر سکتا ہے؟ جو ے خود کسی معنی کی تخلیق نہیں کر سکتی وہ پوری کائنات ے

  

 معنی کا مبدا و انج

 :چنداور اعارر دیکھیے   

ِ وفا کا نہ پوچھ حاؽ

 
 

 موجِ سراب دس

 تیغ دار تھا
ِ
ر
 
ر ذرہ مثلِ جوہ

 
 ہ

 کا بیاؿ ہے۔ یہاں 

 
 

رداس اواقفیت، اور اس کی سختیوں و دشواریوں ے ب 

 

ِ وفا سے ب

 
 

  ے معنوں میں نہیں ‘سراب’بنیادی ضمونؿ دس
 

ی ر

 

بلکہ عدؾ کو دھوے ب ا ق

ھت اا دیتا ہے۔ سراب نہ صرػ حقیقت
 
ج

ھی ں

 

ت

ا  واقفیت ے مفہوؾ میں استعماؽ کیا گیا ہے۔ دھند ب پن  اشیا کو س  منظر میں دھکیل دیتا ہے اور ا رعکس ات  نیا ب  ا ہے بلکہ اس ے ب 

 

کو چھپاب

ا ہے۔وفا 

 

  ب ا دھوے سے تعبیر کیا جاب
 

ی ر

 

ا ہے، اسی لیے اسے ق

 

ر بھی پیدا کرب

 

اب

 

ا۔ وفا، محبوب سے ‘‘ وفی’’کا اندہ مختلف ب

 

ہے، جس ے معنی ہیں کسی وعدے ب ا تعلق کو مکمل طور پر نبھاب

ا ہے، اس امید میں کہ وہ وفا کرے گا، لیکن وہ اپنے شوؼ، جماؽِ محبوب کی 

 

اؾ ہے۔ عاشق، محبوب ے ساتھ چل تو پڑب

 

دانی کیفیت میں ات  طرح کی عہدِ وفا نبھانے کا ب اری اور وج 

 

سرش

  عدؾ

 

ِ وفا کی اگٓ میں جھوت

 
 

 اور محبوب کو مکمل طور پر ب ا لینے کی خواہش اسے دس

 

 
دب و کیف، لذتِ وصاؽ، انفرادی

 

ا واقفیت کا شکار رہتا  ہے۔ ج 

 

ب  دیتی ہے۔ وہ یہ سمجھ ہی نہیں ب ا

 کہ اگٓے کیا کچھ پیش آنے وا ب ہے۔

ا’’نیر مسعود لکھتے ہیں:  

 

ت سے اداازہ ہو جاب
ٔ
را

 

 وفا ہے۔ شعر کی ات  ہی ق
ِ
ی   ر

 

ِ ضمونؿ ق ر

 

 ‘‘ہے کہ اس کا راک

اؿ نے کائنات کو تسخیر کرنے کا 

 

د ان دی  ا ہے۔ج 

 

 تیغ دکھاب
ِ
ر
 
ر ذرے کو جوہ

 
 ے ہ

 
 

رھ کر دس

ٹ

 وفا سے ب 
ِ
ی   ر

 

ری خیاؽ ق

 

دوییٰ تو کیا، مگر حقیقت  لیکن درحقیقت شعر کا راک

 

 

 کی مشکلات کا شکار ہو گیا۔ بیسوں  صدی ت

 
 

 ذات اور دس
ِ
ی   ر

 

 اےٓ  اےٓ  تسخیرِ فطرت کا یہ دوییٰ بے نقاب ہو چکا تھا۔ میں وہ ق

رشکاؽِ گریۂ عاشق ہے، دیکھا چاہیے  ب 

، سو جا سے دیوارِ چمن

س

 کھل گئی انند ِ گُ

  

 ھ
ت

رسات میں زمین  ارحین نے اس شعر کی یہی تشریح کی ہے کہ عاشق ے گریے کی شدت نے دیوارِ چمن کو سو جگہ سے پھا  دب ا، جیسے ب 

 

ی ہے ب ا پھوؽ کھلتا عموانً ش

 

ن

ٹ

ث

رسات سے دیوارِ چمن پھوؽ کی طرح   بتی ہے۔ اس ب 

 

رسات ہے، دیکھا جائے کہ یہ کیا رن ر لکھتے ہیں: "یہ گریۂ عاشق کی ب 

 

   ہے۔اغٓا محمد ب اق
 

ر ہے ج
 
سو جگہ سے کھل گئی ہے۔ ظاہ

 دیوار کا یہ حاؽ ہے تو چمن میں کتنے پھوؽ کھلے ہوں گے۔

دا جانے کیا کیا گل کھلے ہوں گے۔: ’’غلاؾ رسوؽ مہر ے العبق 

 

رسات نے دیوارِ چمن کو پھوؽ کی انند  جگہ جگہ سے کھوؽ دب ا، تو چمن میں ج  عاشق کی ب 

ٔ

دہ  ‘‘دی 

ا اور لکھا کہ:   د پھیلاب  ری 

 

رانؿ فتح پوری نے اس تشریح کو م

 

رسات پیدا کی، اس ے نتیجے میں ب اغ ے گرد بنائی گئی کچی دیو’’ق ار جگہ جگہ سے ھٹ  گئی، گریۂ عاشق نے جو ب 

 ‘‘جیسے ب ارش میں زمین شق ہو جاتی ہے۔

رگ کی طرح سو جگہ سے شق ہو کی  ہے۔’’اسٓی الدنی لکھتے ہیں:    صد ب 
ِ

س

رسات ہے، دیکھا جائے کہ دیوارِ چمن اب قا  رہتی ہے ب ا نہیں؛ وہ گُ  ‘‘یہ گریۂ عاشق کی ب 



 

13 

ردت  شعر اپنی جگہ واضح ہے، البتہ انھوں نے  نظم طباطبائی صاج  نے اس شعر پر کوئی مفصل رائے 

 
 

رار ‘بھی’کی جگہ ‘ہے’نہیں دی۔ اؿ ے ب

 

  کی ممکنہ غلطی ق

 

کو کای

راتی ہیں۔‘بھی’ب ا‘ ہے’دب ا۔ اؿ ے العبق، شعر 
 
 دونوں صورتوں میں اپنے پورے مفہوؾ ے ساتھ جلوہ گر ہے۔شعر کی سبھی تشریحات ات  ہی مفہوؾ دہ

ر    ب 
 

ّ ھلتے  ہیں۔ گریہ علت ہے اور دیوارِ چمن چشمِ عاشق کا گریہ ج

 

َ  َ ا ہے تو دیوارِ چمن جگہ جگہ سے کھل جاتی ہے، جیسے لابب ے 

 

سات کی صورت اختیار کرب

ر

 

رانؿ فتح پوری کی تشریح البتہ کافی آگے چلی جاتی ہے، جہاں وہ دیوارِ چمن کو ات  کچی، مٹی کی حفاظتی دیوار ق

 

ا معلوؽ۔ ق

 

گااػ ہوب

 

ہیں جو عاشق ے گریے سے ھٹ  جاتی  ار دیتےمی ںس

 ہے۔

 سیدھے ادااز میں  ہونے ے ب اوجود، سیدا۔کیوں نہیں پڑا۔گیا۔دوسرا مصرع اپنی جگہ مکمل ہے۔ یہاں 

 

 
واقعہ کسی علت کا معلوؽ  حیرانی اس ب ات کی ہے کہ شعر کو نہای

 یعنی ر

 

وشیں، کیارب اں، بوٹے، ٹہنیاں، ب ا ں  وغیرہ( جس طرح پھوؽ کھلتا ہے اس طرح کھلا ہوا معلوؾ ہو رہا نہیں۔ب اغ میں بہار آگئی ہے۔ دیوار چمن )رااد چمن کی مجموعی حال

د

 

ٰ
ر ہے ،اس کا گریہ اپنے محبوب کی ب اد میں ہے۔ل

 
رشکاؽِ گریہ کا شکار ہے۔ ظاہ  میں عاشق پر دیوانگی طاری تو ہوگی۔ وہ ب 

 

 ٹوٹ ا یہ کہنا کہ عاشق اتنا روب ا کہ دیوارِ چمنہے۔ ایسی حال

 غلط اور مبالغہ آ

 

رائی ہے۔ شعر بہت واضح ہے۔ ات  اور جگہ غال  یہی پھوٹ گئی ب ا چمن میں اس ے رونے سے ب انی میسر آ گیا اور آبِ چشم سے کھوؽ گھل اٹھے اور بہار آ گیا، کسی دی ت

 :کیفیت بیاؿ کرے  ہیں

 میں نے روکا رات غال  کو وگرنہ دیکھتے

 گردوں کفِ سیلاب تھا اس ے سیلِ گریہ میں

 یہاں بھی رااد شدتِ گریہ کا بیاؿ ہے۔ 

اؿ کو ات  خو 

 

 میں ان

 

 
ی د دی  ر کی گئی ہے۔ ج 

 
 کی مخالفت ات  الص زاویے سے ظاہ

 

 
ی ر

 

اؿ کی راک

 

ِ ہم جس شعر پر ب ات کر رہے ہیں اس  شعر میں ان ر

 

دمختار، راک

ا ہے، لیکن

 

دب ات سے محض ردعمل ہی کائنات اور فطری اصولوں سے ازٓاد حیثیت میں دیکھا جاب

 

رو سمجھا گیا ہے، جو اپنے گریے اور ج 

 

 
اؿ کو فطرت ے نظاؾ کا محض ات  ج

 

 یہاں پر ان

 پسند اور خود مختا‘‘ دیوارِ چمن ے کھلنے‘‘ ’گریۂ عاشق’’پیدا کرسکتا ہے۔  

 

 
ی ر

 

اؿ ے راک

 

 ہے۔ ب اد رہے یہ گریۂ عاشق ہے، تسخیرِ فطرت نہیں۔یہ خیاؽ ہی ان

 

ر تصور ے کا  ب اع

 خلاػ ہے۔

 اے عمر
 
رصت ے ابلب

 

 یرےی ق

رؼ کو ب ا بہ حنا ب اداتے  ہیں  ب 

اؿ بہت محدود مدت ے لیے حیات ے پردے پہ  

 

اب ائیداریِ حیات ہے۔وہ اس ب ات پر یقین رکھتے ہیں کہ ان

 

اؿ کا اصل مسئلہ ب

 

جلوہ گر ہوا ہے۔ غال  ے ہاں ان

رؼ، کہیں شرر اور کہیں رؼ بھی  غال  نے اسے کہیں ب   عرصہ حیات کو اتنا مختصر بتاب ا گیا ہے کہ اس ے آگے ب 

س

اؿ ے ک

 

راں کی شکل میں بتاب اہے۔اس شعر میں ان

 
 

حنائے ب ائے ج

وں کہا

 

ری ب ات ہے مہندی لگے ب ائ
 
وں پہ مہندی لگا ے چل رہی ہے۔ظاہ

 

رؼ اتنی اہٓستہ ہے کہ لگتا ہے وہ اپنے ب ائ  سست معلوؾ ہوتی ہے۔ ب 

 

 
 نہای

 

  ہیں۔ں ز چ چل سکت

اؿ جس کی زداگی اس قدر بے اعتبار ہو وہ کائنا 

 

اؿ کی عمر  ا قدر ز چرفتاری سے عدؾ کاحصہ ہو جاتی ہے۔ ایسا ان

 

 معنی کا  ا طرح آپ اداازہ کیجیے کہ ان

س

ت ے ک

 انکشاػ کر سکتا ہے؟

را نہ جائے دؽ
 
 کیوں گردشِ مداؾ سے گھ

ووں میں
ہ
ہی ں

 

ت
اؿ ہوں پیالہ و ساغر 

 

 ان



 

14 

اؿ 

 

 پر قا  ان

 

اؿ ہمیشہ یکساں حال

 

ا ہے۔ ایسا نہیں کہ  ان

 

  و آ بؾ کی زد میں رہنے سے شکست کھا جاب

 

  مسلسل گردشِ حا بت ، تغیرات اور مصای

 
 

 طاق

 

رہے۔ یہ حال

 ہو۔گردشِ مداؾ یعنی مسلسل

 

 
ای

 

ر ب ار نشہ اوٓر ہی ب
 
اؿ اسس پیالہ و ساغر کی طرح نہیں جو ہ

 

رین نہیں رہتی۔ ان

 

اتواں بناتی اور عروج سے م

 

اؿ کو کمزور اور ب

 

 تغیرِ زاننہ اور ازٓانں ان ان

 ہیں۔

 سے انقطا 

 

 
اؿ کاروای

 

اؿ ے وجودی لسفے  نے ان

 

د ان دی  ا ہے۔ یہ الگ ب ات کہ ج 

 

اتوانی کو انننے سے انکار کرب

 

اؿ اس کمزوری اور ب

 

د ان دی  ا اور اس ج  ع کرے اسسے تنہا کر دب 

 بنا

 
 

 قا  لیا۔ اس کمزوری اور تنہائی میں وہ اپنے مفہوؾ ے معنی تلاش کر سکتا ہے۔ کائنات اسس ے لیے موجود ہے۔ اگر اسس ے وجود ے ساتھ تطابق بے بسی اور  بچاری ہی کو طاق

اؿ نے اپنی فطرت کی اس کمزوری کو نہ صرػ انننے سے نکار کیا بلکہ 

 

د ان دی   ے بحراؿ سے نجات مل جاتی ہے۔ج 

 
 

اس پر قابو ب انے ے لیے جینیاتی اور ہو جائے تو اسسے اس شناج

 حیاتیاتی چیلنجزبھی قبوؽ کر لیے۔

 نہ جانوں نیک ہوں ب ا بد ہوں ، پر صحبت مخالف ہے

 میں ، جو خس ہوں تو ہوں گلشن میں

 

ن

 

ج
گل

 ہوں تو ہوں 

س

 جو گُ

ا ہوں،  مجھے یہ علم نہیں کہ یراا وجود اس کائنات ے لیے نیک ہے ب ا بد مگر مجھے اتنا علم ہے کہ میں 

 

 میں ہوب

 

ن

 

ج
گل

اہوں۔ اگر گل ہوں تو میں 

 

فطرت سے عدؾ العبقت رکھ

اؿ ے لیے

 

اموافقت کی وجہ یہ ہے کہ ان

 

 کی جگہ گلشن ہے۔ اس کی ب

س

  گُ
 

 ہے ج

 

ن

 

ج
گل

ا  ہوں۔ خس کی جگہ 

 

   سازگاری ممکن ہی نہیں۔اگر خس ہوں تو میں گلشن میں ب اب ا جاب

اؿ اگر اپنے وجود کااپنے انل ؽ سےتطا 

 

اؿ ان

 

اؿ کا خیاؽ ہے کہ ان

 

د ان دی  اتو وہ پوری کائنات ے معنی کا خود نبع  بننے کی الیت  کیسے رکھ سکتا ہے۔ ج 

 

ب بق پیدا نہیں کر ب ا

اؿ جہاں

 

ا ہے۔ کیوں کہ ان

 

 پیدا کرنے کی از خود کوشش کرب

 

 

 

 ے لیے نہیں بلکہ جہاں اسس ے لیے پیدا ہوا ہے۔ نہیں بلکہ انل ؽ اسس سے موزون

 خستہ ے بغیر کوؿ سے کاؾ بند ہیں غال  

 !روئے زار زار کیا کیجئے ہائے ہائے کیوں

ا چاہئے۔ 

 

رنہیں تھا، اگر یہ فطرت عیاں ہوگئی ہے تو اس پر افسوس نہیں ہوب

 

اگرب 

 

،جہاؿِ معنی میں ب  غال 

 غال  کچھ اپنی سعی سے لہنا نہیں مجھے

رمن جلے اگر نہ ملخ کھائے کشت کو

 

 ج

اؿ کی کوشش  

 

اؿ  بکھ اپنی سعی سے حاصل کرنے میں لگا رہےیہاں ان

 

اؿ کا مقدر ہے ۔ ان

 

دوجہد ے ب اوجود اسس حقیقت کا اظہار ہے جو  بحاصلی کی شکل میں ان مگر و ج 

دیوں سے بچ بھی جائے تو اس کا مقدر میں

ٹ ٹ

ا ہے۔ اگر یہ کھیت ی

 

رکھا ہی جاب

 

دیوں نے اجٓ

ٹ ٹ

دوجہد اسس کھیت کی طرح ہے جسے ملخ یعنی ی رمن ے ہاھوںں لنا  کھ  دب ا گیا ہے۔یہ سعی و ج 

 

   ج

اؿ 

 

اؿ اس لسفے  ے خلاػ ان

 

د ان دی  اؿ کی پوری سعیِ حیات کو ات  انتہا پہ  بحاصل سمجھتا ہے۔ج 

 

کی سرگرمی کو نہ صرػ کارآمد  یہ  مووع فکرِ غال  کا نچھو  ہے جو ان

رار دیتا ہے۔ 

 

اؿ کو ق

 

 یعنی نہ صرػ وہ  جو کوچھ کررہا ہے سود مدؿ ہے بلکہ اسس کی وجہ سے کائنات میں بھی مثبت عمل جاری ہے۔کہتا ہے بلکہ کائنات کی حرکت کی وجہ بھی ان

وں کی زنجیر بننے کا

 

 ہوا چرچا جو یراے ب ائ

ر نے ، آن کو
 
اب کاں میں ، جنبشِ جوہ

 

 کیا بے ب

ر اوٓے  !خوشی کیا ، کھیت پر یراے ، اگر سو ب ار اب 

دے ہے ابھی

ٹ  

رمن کو سمجھتا ہوں کہ ڈھوی

 

رؼ ج  سے ب 



 

15 

اؿ کا وجود ہی اسس کی رکاوٹ کی وجہ ہے۔ یعنی  

 

اؿ ے لیے پوری فطرت کو مخالف ‘ہم ہیں تو ابھی راہ میں ہیں سِنگ گراں اور۔’کائنات میں ان

 

اؿ دونوں اعارر میں ان

وں میں زنجیر بننے کا ساانؿ پیدا ہو تو پوری فطرت اس عمل کی تکمیل

 

 اور ازٓادہ روی میں رکاوٹ  ب ا انع دکھاب ا گیا ہے۔اگر یراے ب ائ

 

 قی ت
لی

 

ج

 

ت

رتی  ہے۔ یعنی اگر یراے 

ٹ

 ے لیے آگے ب 

راحم کار بننے ے لیے بے

 

ر  بتعلق بھی ہو، م
 
ر چیز بظاہ

 
اب ہو جاتی ہے۔ اسی لیے یرای کایاںبی ہونے کا ادایشہ بھی پیدا ہو تو اس ے لیے فطرت میں اس قدر ساانؿ میسر ہے کہ ہ

 

ب

رس ے اسے خوشوں میں بدؽ ڈاے  تو یہ س  کچھ عارضی ہے۔ انٓ یراے لیے ساانؿِ  ر اسمڈ بھی آئے اور ب   ہوتی ہے۔ اگر یراے کھیت ےلیے کہیں سے اب 

 

 
ای

 

ؽ کار یرای سوختہ  ب

رؼ جلا دے گی۔ رمن کو ب 

 

 فطرت سے عدؾ العبقت ہی واقعہ ہوگی۔ہوگا یہ کہ یراے کھیت ے ج

ر  رمن جو حاصلِ کار ہے کسی عمل کا ، ب 

 

ری ب ات ہے ج
 
راب ا جانے وا ب ضمونؿ ہے۔ظاہ

 
ہ
س
ا ہے۔ غال  ے ہاں یہ خیاؽ اسؿ ے فلسفۂ حیات کا ب ار ب ار د

 
 

 
 ن

 

ؼ کی تخلیق کا ب اع

رابی پوشیدہ ہو، کائنا

 

اب ائیدار ہو، جس کی فطرت ہی میں ات  ج

 

رگز سازگار نہیں۔ اس وسیع کائنات میں جو  چیزس  سے ب
 
اؿ ہ

 

ر کیسےکائنات میں ان

 

  ہو سکتی ہے؟ت کا راک

ا ہے۔ وہ لکھتے ہیں 

 

ا ضروری محسوس ہوب

 

راب
 
 پسندی پر رائے کو دہ

 

 
ی د دی   :بحث ے اختتاؾ سے پہلے محمد علی صدیقی  صاج  کی غال  کی ج 

رار پسند ’’

 

ر کی مجہوؽ اور ق  

 

 ملارمے اور ب ادل

 

 
ی د دی   ’’غال  کی ج 

 

 
ی د دی   ‘‘ ج 

 

 
راری

 

رار Escapism نہیں جسے زب ادہ صحیح طور پر ق

 

دب ا جا سکتا ہے۔ روضوػ معنوں میں  ہی ق

رار کی کیفیت کو 

 

 پسند ادب ا کا کامل ہی یہ ہے کہ انھوں نے حقیقتوں سے ق

 

 
ی د دی   ’’ج 

 

 
ی د دی  د ہیں جن ‘‘ ج  دی  ارے خطے میں، اسؿ معنوں میں ج 

 
اؾ سے موسوؾ کر دب ا ہے۔ غال  ہ

 

ے ب

 اور سائنسی و صنعتی اقلابب ے حا
ِ
د تھے اور یہی وہ وف  ہے جو غال  کو ایسویں  صدی ے پہلے شرےے میں بھی پیدا ہونے واے  غال  معنوں میں انگلستاؿ میں اسپنسر، مِ دی  می ج 

 کا  ے لیے یہ ات  ایسا اعزاز ہے جو دنیائے ادب ے صرػ اؿ چند ب ابغۂ روزگار شخصیات ے لیے مختص ہے جو اپنی اپنی زب انوں ے ساتھ ہمیشہ

 

 

 

ان

 

زداہ رہیں گے اور پوری ان

  (۷) ‘‘یبی  ورہ  کہلائیں گے۔ہذی

رار ب ا مبہم خیا بت   

 

دب اتی ق

 

رار دیتے ہیں، جو محض ج 

 

 کو حقیقی اور فکری بنیادوں پر استوار ق

 

 
ی د دی  اعری کی ج 

 

پر مبنی نہیں ہے یسا  کہ یوری شعرا محمد علی صدیقی  غال  کی ش

ردت  

 
 

ا ہے۔صدیقی صاج  ے ب

 

 میں نظر ابٓ

 

 
ی د دی  راد سے راادایسی سوچ ب ا اظہار  ہےجس میں خیا بت غیر واضح، پیچیدہ، ب ا بے ربط ہوں۔ قاری کو ملارمے اور ب ادلیئر کی ج 

 

دب اتی ق

 

ج 

ر کو ہی 

 

د شعرا نے حقیقتوں سے گرب  دی  اعر کیا کہنا چاہ رہا ہے اور مفہوؾ دھند ب ہو۔ یورپ میں بعض ج 

 

د طرزِ فکر’سمجھ نہ آئے کہ ش دی  اؾ دے دب ا، جو دراصل ات  طرح کی ‘ ج 

 

ذہنی کا ب

 علم، عقلیت، مشاہدہ سے جڑی ہوئی ہے۔ اگرچہ صدیقی صاج  کی یہ ب ات محل نظر ہے کہ 

 

 
ی د دی  رعکس، غال  کی ج   ہے۔ اس ے ب 

 

 
راری

 

ائی ب ا ق  
 

غال  کا فکری رشتہ اسؿ مغربی پ

رقی ے حامی تھے، جیسے اسپنسر اور جاؿ اسٹورٹ مل۔البتہ کچھ آفا

 

ا ہے جو سائنسی و صنعتی ب

 

اصوؽ ایسے ضرور ملتے ہیں جس کی وجہ سے غال   (Universal)قیمفکرین سے جڑب

د شعرا کی طرح دکھائی دیتا ہے۔ دی   اؿ ج 

ات ے ات  امتزاج پر مبنی تھا۔ اؿ کا ذن اللص یو 

 

د، اور نئے فکری رجحاب ، تجدی 

 

 
رغال  کا قلی  اور فلسفیانہ رجحاؿ بنیادی طور پر روای

 

اؿ راک

 

 ری طرز کا ان

(Human Centric) ر سمجھتا

 

اؿ کی اسس فکری الجھن ب ا تشکیک نہیں تھی جو صرػ اپنی ذات کو ہی سچائی کا راک

 

د ان دی   ہے۔غال  ب ا وجودی فلسفہ نہیں تھا۔ غال  کا مسئلہ ج 

  کہ اؿ کا شعری اسلوب  فارسی کلاسیکی
 

 ،  خصوصاً ہندی اور اسلامی فکری نظاؾ سے جڑی ہوئی تھیں، ج

 

 
ر تھا۔ یہی وجہ ہے کہ وہ اگرچہ  کی فکری بنیادں  مشرقی روای

 

 سے متاب

 

 
روای

اؿ، جو کائنات سے کٹ

 

د ان دی   سے مختلف تھی۔یوری ج 

 

 
ی د دی  کر صرػ اپنی ذات میں گم ہو چکا  عقلیت پسند تھے اور نئی فکری منطق کو مجھتے  تھے، لیکن اسؿ کی عقلیت مغربی ج 

ا اور جو مسلسل

 

 پر یقین نہیں رکھ

 

 
ا۔ہے، جو کسی حتمی سچ ب ا روای

 
 

 
اؿ غال  ے فکری نظاؾ میں مووع نہیں ن

 

  شک، اضطراب اور تنہائی کا شکار ہے ۔ایسا ان

اؿ کی طرح خود پر راکوز کرنے واے  ب ا 

 

د ان دی  رک نہیں کیا وہ مکمل طور پر روایتی بھی نہیں تھے اور نہ ہی مغرب ے ج 

 

 کو ب

 

 
دا سے بےنیاز۔اسؿ ے غال  نے روای

 

 ج

ت سے بھی اگٓاہ تھےہاں مشرقی تصوػ، فار
ٔ
را
 
 اور ہندوستانی فکری انل ؽ کا ات  حسین امتزاج ہے۔ ساتھ ہی وہ نئی قلی  جہتوں، سواؽ اٹھانے کی ج

 

 
 ۔سی شعری روای



 

16 

را ہیں۔ یہی توازؿ 

 

 
 ات  دوسرے ے مخالف نہیں، بلکہ ات  دوسرے سے نسلک  فکری اج

 

 
داؿ اور روای  ہیں کہ غال  ے ہاں عقل، وج 

 

نھیں اللص اس  ہم کہہ سکت

دب، یہی

 

دی 

  

 ے قائل۔ یہی ی

 

 
ی د دی   ہیں، نہ ہی مکمل طور پر مغربی ج 

 

ً انضی پرس اا

 

 ت
اعر بننے سے روکتا ہے۔ وہ نہ کلث

 

د ش دی  اؿ ہے۔ روایتی ب ا اللص ج 

 
 

 کا ن

 

 
 امتزاج اسؿ کی انفرادی

 

 ل الہ جات

 ۲۲۲۲قاسم یعقوب، تنقیدی سیاؼ اور نئے سواؽ، کتابی دنیا اہور،   ۔۱

رٹرینڈ ۔۲ اریخ،مترم:: پروفیسر محمد شیر،، پورب اکادمی، اسلاؾ ابٓ اد،ب 

 

 ۶۵۱،ص ۲۲۲۵ رل،،فلسفہ مغرب کی ب

، کراچی، ۔۳  ۲۷،ص ۲۲۲۴محمد علی صدیقی،غال  اور آج کا شعور، ادارہ ب ادگار غال 

،غال  انسٹی ٹیوٹ، نئی دہلی،  ۔۴  ۳۳۵، ص ۱۱۱۱ڈاکٹر خلیفہ عبد الحکیم،افکارِ غال 

 کارر،، ہلم ، نظم طباطبائی   ۔۵
س

،ہلم  ت   ۲۱۴، ۲۱۳،ص ۲۲۱۳، شرح دیواؿِ غال 

رقی اردو کراچی، ص  ۔۶

 

، انجمن ب  ۳۲نیر مسعود،تفہیم غال 

 ۳۵غال  اور آج کا شعور،ص  ۔۷


